LUND UNIVERSITY

Le Bon sens commun : Remarques sur le role de la (re)cognition intersubjective dans
I'épistémologie et I'ontologie du sens

Larsson, Bjorn

1997

Document Version:
Forlagets slutgiltiga version

Link to publication

Citation for published version (APA):
Larsson, B. (1997). Le Bon sens commun : Remarques sur le role de la (re)cognition intersubjective dans
I'épistémologie et I'ontologie du sens. (Etudes Romanes de Lund; Vol. 57). Lund University Press.

Total number of authors:
1

General rights

Unless other specific re-use rights are stated the following general rights apply:

Copyright and moral rights for the publications made accessible in the public portal are retained by the authors
and/or other copyright owners and it is a condition of accessing publications that users recognise and abide by the
legal requirements associated with these rights.

» Users may download and print one copy of any publication from the public portal for the purpose of private study
or research.

« You may not further distribute the material or use it for any profit-making activity or commercial gain

* You may freely distribute the URL identifying the publication in the public portal

Read more about Creative commons licenses: https://creativecommons.org/licenses/

Take down policy
If you believe that this document breaches copyright please contact us providing details, and we will remove
access to the work immediately and investigate your claim.

LUND UNIVERSITY

PO Box 117
221 00 Lund
+46 46-222 00 00


https://portal.research.lu.se/en/publications/db33538e-b77f-4992-b718-38072914d046

Download date: 15. Feb. 2026



ETUDES ROMANES DE LUND 57

Bjorn Larsson

LE BON SENS COMMUN

Remarques sur le role de la (re)cognition
intersubjective dans I’épistémologie
et I’ontologie du sens

Préface par Georges Kleiber

A\ Lund
University
Press




Larsson, Bjorn, Le bon sens commun. Remarques sur le réle de la (re)cognition
intersubjective dans I’ épistémologie et I’ontologie du sens. Etudes Romanes de
Lund 57, Institut d’études romanes de 1’Université de Lund, 1997, 329 pages,
monographie.

Résumé: L’étude que voici constitue une tentative interdisciplinaire de venir a
bout de cette entité énigmatique qu’est le sens, en particulier le sens verbal. A
travers une discussion des principales théories du sens en linguistique, en
philosophie du langage, en sciences cognitives, en critique littéraire et en
sociologie de la communication, I’auteur élabore une théorie du sens qui
prétend dépasser I’opposition entre I’objectivisme et le subjectivisme. Selon
cette théorie, le sens, pour étre, doit contenir une cognition ou une conceptua-
lisation intersubjectivement reconnue, codifiée et mémorisée par au moins deux
locuteurs. En tant que tel, le sens est d’une part nécessairement commun et
d’autre part pleinement linguistique, c’est-a-dire non-réductible a des phéno-
menes génétiques/biologiques ou téléologiques/fonctionnels. De cette maniere
de concevoir le sens il découle que la science du sens ne peut €tre fondée ni sur
I’introspection (I'intuition) ni sur la perspective de I’observateur extérieur. Au
contraire, la science du sens doit se faire a la fois interactionniste et empirique
tout en étant basée sur la perspective de 1’observateur participant.

Key Words: Sémantique, Intersubjectivité, Cognition, Interactionnisme, Sens,
Termes de couleur, Propriétés émergentes, Communication, Langage privé,
Langage naturel, Dialogue, Interprétation littéraire, Métalangage, Pragmatique,
Relativisme, Déconstructivisme, Signe, Conscience humaine, Littérature
générale, Philosophie du langage, Epistémologie.

Lund University Press
Box 141
SE-221 00 Lund

© Bjorn Larsson

Art. nr 20464
ISSN: 0347-0822
ISBN: 91-7966-411-3

Printed in Sweden
Studentlitteratur
Lund 1997



Remerciements

Je voudrais exprimer ma reconnaissance envers un certain nombre de personnes
qui ont bien voulu prendre le temps et la peine de lire et de commenter cet
ouvrage. D’abord, j’aimerais exprimer ma treés grande gratitude a M. Georges
Kleiber, qui non seulement a accepté de préfacer mon ouvrage — malgré ses
réticences de principe pour le genre préfacier —, mais m’a fourni également un
grand nombre de suggestions et de commentaires que j’espere avoir pu intégrer
autant que le mérite leur justesse. Ensuite, j’aimerais remercier M. Mats
Forsgren dont les conseils, comme toujours dans son cas, m’ont permis d’éviter
un certain nombre d’écueils et d’imprécisions. je voudrais également remercier
M. Lucien Sfez pour ses encouragements et recommandations. Les remarques
constructives faites par M. Goran Bornds, par Mme S. Schlyter, par M. Steen
Jansen et par M. Paul Touati — qui m’a également aidé a corriger la langue —
ont été€ aussi précieuses que judicieuses. Ma gratitude va également a mes
étudiants de littérature, au niveau du doctorat, a I'Institut d’Etudes Romanes de
I’Université de Lund — Carla Cariboni Killander, Jeana Hakansson, Ing-Mari
Montero, Annika Morte et Eric Zander — qui ont eu a subir mes spéculations
aventureuses et qui m’ont obligé, dans bien des cas, a mieux m’expliquer.

La patience de toutes ces personnes bienveillantes n’est dépassée que par
celle de ma femme, Helle Jerl Jensen, qui — justement au nom du bon sens —
a servi continuellement de banc d’essai a mes idées.






— Ce qui serait intéressant, ce serait de dire ce qu’est cette
« autre chose ».
— Sans doute. Mais ce n’est pas possible. Ca dépend des
circonstances, ou bien on ne peut I’exprimer. Les mots aussi
sont des objets fabriqués. On peut les envisager indé-
pendamment de leur sens.

Etienne venait de découvrir ¢a, en le disant. Il se le répéta
pour lui-méme, et s’approuva. Ca, c’était une idée.
— En dehors de leur sens, ils peuvent dire tout autre chose.
Ainsi le mot « théiere » désigne cet objet, mais je puis le
considérer en dehors de cette signification, de méme que la
théiere elle-méme, je puis la regarder en dehors de son sens
pratique, c’est-a-dire de servir a faire du thé ou méme d’étre
un simple récipient.
— Vous réfléchissez depuis longtemps a ces questions?
demanda Pierre.
— Oh non, répondit Etienne, je les invente au fur et a
mesure. Je parle et ¢a veut dire quelque chose. Du moins
pour moi ; du moins, je le suppose. Est-ce que vous trouvez
un sens a ce que je dis?

Pierre agita la téte a plusieurs reprises ; il signifiait ainsi :
oui.
— Et ce qui est naturel, et par conséquent n’a pas de sens, lui
en attribuez-vous un?
— Je n’ai pas encore réfléchi a cela. Mais pourquoi par
conséquent?
— Sans doute. Croyez-vous que les oiseaux et les cailloux et
les étoiles et les crustacés et les nuages aient un sens? Qu’ils
ont été fabriqués dans un but quelconque?
— Je ne pense pas, répondit Etienne, bien que je n’aie pas
étudié la question de pres. En toutcas, ce qui est naturel peut
acquérir un sens ; quand les hommes lui en donnent un.
Pendant le silence qui suivit, tous deux avancérent de
quelques pas, car ils se promenaient.
— Voila qui est curieux, murmura Etienne, on croit faire
ceci et puis on fait cela. On croit voir ceci et ’on voit cela.
On vous dit une chose, vous en entendez une autre et c’est
une troisieme qu’il fallait comprendre. Tout le temps,
partout, il en est ainsi.
— Pour moi, aussi, dit Pierre, les choses, le monde n’a pas la
signification qu’il se donne, il n’est pas ce qu’il prétend étre ;
mais je ne crois pas qu’il ait une autre signification. Il n’en a
aucune. :
— C’est comme ¢a que vous pensez? interrogea Etienne:
Moi, je disais : on croit voir une chose et on en voit une
autre.
— Et moi je dis, on croit voir une chose, mais on ne voit
rien. Et vous savez, ajouta Pierre, je ne tiens pas plus que



celaa ce que je viens de vous dire. Je m’exprime rarement en
termes métaphysiques.

— Quels termes métaphysiques? Je n’en connais pas, objecta
Etienne.

— Peut-étre, mais vous en faites.

— De quoi?

— De la métaphysique.

— Ah! Eh bien, ce n’est pas trop tot, répondit Etienne.

Raymond Queneau, Le Chiendent.

Le sens est en effet cet « élément de liberté transpergant la
nécessité ». Je suis déterminé en tant qu’étre (objet) et libre
en tant que sens (sujet). Calquer les sciences humaines sur
les sciences naturelles, c’est réduire les hommes a des objets
qui ne connaissent pas la liberté. Dans I’ordre de 1’étre, la
liberté humaine n’est que relative et trompeuse. Mais dans
celui du sens elle est, par principe, absolue, puisque le sens
nait de la rencontre de deux sujets, et que cette rencontre
recommence éternellement. [...] Le sens est liberté et
Pinterprétation en est I’exercise : tel semble bien étre le
dernier précepte de Bakhtine.

T. Todorov, Critique de la critique.
There is no mystery lying beyond: why should we assume
that what we do not yet know is unknowable?

Michele Marsonet, Science, Reality and Language.

Le silence est un linceul qui enterre les gens vivants.

Tahar Ben Jalloun, Hommes sous linceul de silence.



Table des matieres

Préface par M. Georges Kleiber 9
Avant propos et avertissement au lecteur compréhensif 11

1. Le bon sens comme le sens commun. Quelques remarques sur le
scepticisme et le relativisme sémantiques et épistémologiques 29

Le bon sens et le sens... commun 35
Les théories relativistes et I’arbitraire du signe 37
La portée et les enjeux des theses relativistes et subjectivistes 39
Les paradoxes du concept du sens 47
Le contrat sémantique et intersubjectif comme un remede contre
la folie et la solitude 51
Quelques premieres implications pour la sémantique 54
Conclusions provisoires 56
Le sens comme aide mutuelle ou comme contrle. Quelques remarques

sur deux sens du concept d’intersubjectivité 59

NS

Deux conceptions de la connaissance intersubjective 61

Le concept d’intersubjectivité en philosophie 64

La connaissance intersubjective et I’épistémologie interactionnelle 68

La primauté de I’épistémologie interactionnelle du sens sur
I’épistémologie scientifique de la « vérité » 73

3. Ala(longue) quéte de I’essence du sens. Quelques remarques sur
I’ontologie et I’épistémologie du sens 83

L’homogénéité du sens et de la sémantique 85

L’exigence de la stabilité intersubjective du sens 96

Sens sémantique et sens pragmatique 100

Les explications génétiques du sens 107

L’explication fonctionnelle du sens 116

Le sens comme propriété émergente 118

Eléments pour une définition du sens 122

A la recherche d’une fondation logique et empirique de la
cognition intersubjective 123

La conception du sens comme cognition intersubjective et
I’étude du sens 145

4. D’ou vient le rouge? Quelques remarques sur la perception, la
catégorisation et la sémantique des couleurs 153



5.

10.

11.
12.
13.

Théories et études sur les couleurs 154

L’universalisme innéiste contre le relativisme culturel 156

La correspondance entre la perception et le les lexémes 161

L’existence des catégories de couleur intemédiaires ou saillantes 163

Les théories intra-linguistiques de la catégorisation sémantique des

couleurs 168

Négociations intersubjectives sur la références des lexémes de couleur 175

L’autonomie non-réductible du sens des couleurs 177
Le roi est mort! Vive le roi! Quelques remarques sur la quéte du sens
littéraire intersubjectif a propos de la vitalité d’une 1égende

Communication et compréhension transhistoriques 187

Explications de I’intérét contemporain pour la légende 189

Le « mythe » du sens littéraire unique et objectif 192

Le caractere public de I’interprétation littéraire 194

Sens compris et sens interprété 197

Le sens littéraire — une simple question de se mettre d’accord? 204

Pour une morale de la stabilité intersubjective du sens — littéraire ou

non 210

Pour une morale du sens littéraire interprété 214
La vérité n’est pas ce qu’elle était. Quelques remarques sur le sens
de la vérité dans la langue naturelle
La pensée binaire. Quelques remarques spéculatives sur les
implications linguistiques et surtout métalinguistiques de 1’éventualité
que le cerveau serait un ordinateur
Sens et conscience. Quelques remarques sur I’émergence du sens
a propos de la théorie de la conscience de D.C. Dennett
En guise de conclusion. Quelques remarques sur les implications
sémantiques de la conception du sens comme cognition intersub-
jective, c¢’est-a-dire comme sens... commun
Post-face. Encore quelques remarques tardives et plutdt
philosophiques sur I’essence du sens
Bibliographie
Index nominum
Index rerum

185

223

235

263

283

299
305
321
325



Préface

par M. Georges Kleiber, professeur de linguistique a I’Université des Sciences
Humaines de Strasbourg

Ce ne sera pas un long corridor préfacier. Que le lecteur, s’il y en a un pour
déambuler avec moi dans cette préface, se rassure d’emblée. Je ne serai pas
long. Je n’ai pas tellement le goit a faire de préfaces. On comprendra aisément
pourquoi. Qu’on le veuille ou non, faire une préface, c’est un peu la nostalgique
marque du poids des ans qui est (déja!) laet le signe de 1’accession au vestibule
surannée de I’honorariat. Je ne suis pas tellement pressé d’arriver, ni a I’un ni a
I’autre. C’est pourquoi je ne me suis pas livré avant aujourd’hui a un tel
exercice. Un exercice qui bien souvent n’apprend rien ou pas grand-chose sur le
livre qu’il est censé introduire. Qui souvent se contente de jouer les perroquets
introductoires, parfois en profite pour narrer quelques épisodes plus ou moins
éclairants de la vie de 1’auteur, quelquefois encore, sert 2 mettre en valeur le
préfacier lui-méme. Ce sont alors des figures de grand style qui déferlent, les
grandes voiles déployées ou souffle le vent des périodes classiques et les
grandes idées qui bruissent ou rugissent selon la mélodie entonnée. Bref, du
grand art!

Je ne me sens guere — et je n’ai pas — ce talent-la. De surcroit, je n’ai
aucune envie de jouer du style rhétorique et de trousser les tropes jusqu’a la
figure qui s’y cache. Reste alors la question du pourquoi. Qu’est-ce qui m’a
poussé a accepter malgré tout a écrire quelques lignes d’introduction au livre de
Bjorn Larsson ? Cela pourrait €tre des affinités électives, mais je connais trop
peu Bjorn Larsson pour qu’il en soit ainsi et ce que je sais de lui en fait
quelqu’un aux passions et aux goits plutdt éloignés des miens : c’est un marin
— un fou de voile —, c’est un écrivain « nordique », comme on dit (traduisez
comme vous voulez !). Rien donc qui le rapproche de 1’ Alsacien ex-standard,
ancien pratiquant (de football, évidemment !) et haikuiste dialectophone
convaincu, que je crois étre. Il y a peut-€tre I’amour du bon, du tres bon whisky,
que j’ai cru déceler dans un de ses romans traduits en frangais, qui pourrait faire
office de dénominateur commun et nous rapprocher. Mais, outre que je ne suis



pas slr qu’il soit vraiment partagé, ce trait mériterait sans aucun doute plus que
la seule contiguité qui unit spatialement une préface a sa « face ». Alors?

La réponse est plus simple qu’il n’y parait et se trouve tout entiere dans le
titre méme de 1’ouvrage a préfacer : ce qui me rapproche de Bjorn Larsson,
c’est tout simplement le sens, le bon sens commun et c’est lui qui m’a décidé a
sauter le (premier) pas d’une préface. Pour dire combien salutaire me semble
étre, dans les circonstances actuelles, la parution d’un tel ouvrage. Les études
sémantiques connaissent actuellement un beau remue-ménage — ou remue-
méninges en version in cognitive — au centre duquel se trouve précisément
agitée la question du statut du sens. La tendance est 4 une remise en cause assez
radicale de la notion méme du sens. Poussées par le flot non régulé des
conceptions systémiques et portées par le courant déconstructiviste, les
conceptions sémantiques a la mode prénent un sens instable, totalement
émergent, entierement construit. Les mots perdent leur sens, les phrases n’en
ont jamais eu, I'indétermination quinéenne triomphe, avec des habits et des
manifestations différents, et tout n’est que construction, cognitive s’entend...

C’est 1a que se fait entendre la voix tonique de Bjorn Larsson, qui prend
magistralement le contre-pied des approches actuelles du sens. Une voix
positive, qui ne néglige pas les défauts et exces des conceptions traditionnelles
du sens balayées par les théories constructivistes, mais qui ne cede pas pour
autant a ces lyriques sirénes d’un sens incommensurable, irréductiblement
individualiste, bref, incommunicable. Mais voix aussi, qui, chapitre apres
chapitre, essaie d’approcher ce sens avec une idée-force qui sert de fil rouge a
tout I’ouvrage, celle qu’il s’agit d’un phénomene non objectif, qui serait dans
I’essence des choses, mais d’une réalité intersubjective stable : « il n’y a pas
d’autre sens que celui qui est commun ef public ». A partir de 1a certains nuages
et méme certains orages qui ont pu perturber — le vocabulaire a la mode dirait
polluer — et perturbent encore le monde des affaires du sens se dissipent et
recoivent une solution nouvelle qui permet de continuer d’accepter, assez
sereinement et méme, comme le montre le ton optimiste et enjoué de 1’auteur,
de facon ludique et joyeuse, I’existence d’un sens linguistique. Je ne partage
certes pas toutes les vues de Bjorn Larsson, je ne le suis pas non plus a la trace
— sans doute parce que je ne saisis pas toujours I’ensemble des tenants et
aboutissants des problémes soulevés — dans tous les chemins qu’il arpente
d’un pas assuré et alerte. Mais je suis fondamentalement en accord avec lui
lorsqu’il démontre brillamment que le sens n’est finalement qu’une affaire de
bon sens. Quel est-il 7 A toi, lecteur de remplir ta tiche et de le découvrir a
présent en lisant son ouvrage. Le mienne est terminé avec la préface. Bon vent !

10



Avant-propos et avertissement au lecteur com-
préhensif

Ce livre a pour sujet la question de la communication verbale entre les étres
humains. Son premier objectif — aussi bien scientifique que passionnel — est
de montrer que deux étres humains, en se servant de cette entité mystérieuse
qu’est le sens verbal, peuvent parfaitement communiquer et se comprendre, du
moins s’ils y mettent une part de bonne volonté. Il s’agira donc de montrer que
le sens verbal, loin d’étre un épiph

(¢
=
@]
2
=
.8
[¢]
72}
-t
jos)
[
O
. O
=
-t
.=
josl
£,
[}
(¢
[
=
(¢
[¢]
=
=.
—t
(¢S
—t
Qo
[
—t
fevrg

une identité et un mod
en tant que tel, il est Eminemment connaissable au commun des mortels, a ceux
qu’on a pris Phabitude d’appeler les locuteurs « ordinaires ».

En conséquence, I’ouvrage que voici est placé sous I’embléme du « sens
commun », dans ces deux acceptions, a la fois « bon sens » et « sens partagé ».
Par les temps qui courent, ou le relativisme, le subjectivisme et le scepticisme
semblent menacer non seulement les valeurs, mais également les notions
fondamentales de 1’entendement humain, comme la vérité, le sens et la liberté,
il me parait indispensable d’insister sur ce que les hommes ont — ou sur ce
qu’ils peuvent avoir — en commun, et plus particulierement dans les domaines
du sens et de la communication des savoirs. Cette insistance, bien sfir, n’a rien
de scientifique. Il s’agit, si I’on veut, d’une idéologie ou d’une conviction, plus
précisément d’une idéologie et d’une conviction d’ordre humaniste et libertaire,
sans doute facile a déconstruire et a relativiser pour ceux qui, pour une raison
ou une autre, en éprouvent le besoin.

Mais si je reconnais, a la rigueur, que l’épistémologie relativiste, le
déconstructivisme et d’autres théories du doute systématique ont souvent beau
jeu de réduire a néant bien des valeurs pronées dans les sociétés
contemporaines, je défie les relativistes et les sceptiques sémantiques lorsqu’ils
rejettent la notion d’un sens... commun, c’est-a-dire d’un sens qui peut €tre
intersubjectivement établi et communiqué. Malgré ce que prétendent un certain
nombre de théoriciens contemporains a la mode, je reste convaincu qu’il est
tout a fait possible, malgré certaines difficultés d’ordre pratique, d’avoir des

11



connaissances tout a fait communes du sens verbal.

Les relativistes et leurs associés ont toujours opposé 1’objectif au subjectif, en
optant pour la subjectivité irréductible de la connaissance et de la
communication, et on peut dire que ceux qui défendaient — et qui défendent
toujours — 1’idée que la connaissance du sens peut €tre parfaitement partagé
sont tombé dans le piege tendu. Dans le domaine du sens, le vrai probleme ne se
situe pas entre I’objectif et le subjectif, probleme philosophiquement impossible
et source de tous les malentendus, mais entre 1’intersubjectif et le subjectif.
L’ opposition fondamentale est entre ceux qui proclament que nous sommes
radicalement seuls dans ce monde et ceux qui ne le croient pas, entre ceux qui
croient que la communication heureuse est parfois possible et ceux qui le nient,
entre ceux qui croient que nous pouvons, du moins sous des conditions idéales,
nous mettre d’accord sur la signification d’'un mot, sur le bouquet d’un
millésime, sur I’intensité d’une passion, sur la couleur d’une rose, et ceux qui
ne le croient pas.

Mais le sens n’est pas propriété privée — et ne peut 1’étre ; il est, non
seulement accidentellement ou partiellement, mais constitutivement, un bien
public. Vouloir privatiser le sens équivaut a sa pure et simple destruction. Dans
une perspective plus large, il y a seulement com... municationla ot il y a un
sens... commun. Méme si 1’étymologie ne prouve rien et que le bon sens
commun est loin d’étre infaillible, ce n’est sans doute pas un pur hasard si le
métalangage de la langue naturelle a codifié la perspective intersubjective :
com... prendre, con... sensus, con... science, sens... commun, com...
munication, sym...bole.

11 est évident que la meilleure preuve de la validité du point de vue défendu ici
serait d’écrire un texte limpide et transparent qui fiit compréhensible au premier
venu possédant quelques notions générales des sciences du langage. « La
solution du probleme de la vie », disait Wittgenstein, « c’est une maniere de
vivre qui fasse disparaitre le probleme ». De la méme maniere, certainement, la
solution du probléme de la communication serait de communiquer de maniere a
ce que la communication ne fasse plus probléme.

Malheureusement — on le sait trop bien — I’idéal de la communication
transparente et authentique n’est souvent que lettre morte. La communication
des savoirs et des réflexions scientifiques n’y fait pas exception. Les savants, il
faut bien I’admettre, ne font pas toujours ce qu’ils pourraient faire pour faciliter
la compréhension de leurs idées. Le célebre physicien Niels Bohr, par exemple,
était connu pour I’obscurité de ses propos sur les implications philosophiques

12



de la théorie quantique. Cela était d’autant plus paradoxal que Bohr lui-méme
était convaincu que la langue ordinaire constituait le fondement méme de toute
connaissance. Ngrretranders dit a ce propos :

Au fond, le fait que Bohr n’arrivait pas a formuler ses idées d’une maniere
claire est trés génant : dans notre tentative de comprendre la théorie
épistémologique de Bohr, a travers des textes d’une grande ambiguité,
nous sommes arrivé a la conclusion que Bohr soutenait que le critere
principal d’une connaissance valide résidait dans le fait que nous pouvions
la communiquer 'un a D’autre sans contradictions... cette méme
connaissance que Bohr lui-méme avait tant de difficultés a
communiquer... (1988:258).

En défense de Bohr, on admettra cependant que les questions d’entendement et
de communication humains sont d’une complexité redoutable. En effet, on peut
dire, sans forcer la note, que le probleme épistémologique du sens constitue le
probléme crucial des sciences de I’homme. Comme le note C. Sinha :

En utilisant le terme des sciences humaines, je signale déja un certain point
de vue : que I’étude inter-disciplinaire du langage et des processus
cognitifs, afin de faire du progres, exige la reconnaissance du fait que nous
sommes engagés dans une entreprise scientifique d’une espece tres
particuliére, caractérisée par une dimension trés complexe qui, tout
simplement, n’est pas présente dans les autres sciences. Cette dimension
est le sens qui structure, organise et sous-tend tous les aspects du
comportement humain, de la cognition humaine et du langage humain qui
sont les objets d’étude dans les sciences humaines. (Chris Sinha,
1993:227 ; c’est moi qui souligne).

Sinha a évidemment raison de souligner I’importance cruciale de la notion de
sens dans les sciences humaines. Mais il passe sous silence le fait que le
probleme du sens se pose également dans les sciences naturelles dites exactes.
C’est ainsi qu’une exigence absolue dans toute science est que les hypotheses et
les expériences puissent €tre soumises a un contrdle intersubjectif. La science,
pourrait-on dire, est par nécessité publique. Seulement, cette exigence
d’intersubjectivité présuppose que deux chercheurs peuvent se mettre d’accord
sur le sens des hypotheses formulées, faute de quoi on ne pourra jamais savoir
si les expériences de corroboration portent sur la méme hypothese. La question

13



de I’épistémologie du sens est donc non seulementdécisive pour la question de
la communication pratique entre les hommes par la langue naturelle. Elle est
également cruciale pour fonder I’épistémologie de la science, y compris — ce
qui n’est pas le moindre des paradoxes et des difficultés — de la sémantique,
c’est-a-dire de la science qui a la prétention de se donner le sens méme pour
objet d’étude. D apres Heisenberg, un autre physicien célebre :

toute description des phénomenes, des expériences ou de leurs résultats,
repose sur le langage comme seul moyen de communication. Les mots de
ce langage représentent les concepts de la vie journaliere qui, dans le
langage scientifique de la physique, peuvent s’épurer jusqu’a devenir les
concepts de physique classique. Ces concepts sont les seuls outils nous
permettant d’échanger sans ambiguité nos pensées sur les phénomenes, sur
I’organisation des expériences et sur leurs résultats. Si donc’on demande a
I’atomiste de donner une description de ce qui se passe réellement dans ses
expériences, les mots « description », « réellement », « se passe », ne
peuvent concerner les concepts de la vie quotidienne ou de la physique
classique. Si le physicien abandonnait cette base, il perdrait le moyen de
s’exprimer sans ambiguité et ne pourrait poursuivre sa recherche
scientifique. (1971:187).

Niels Bohr poussait cette pensée encore plus loin en soutenant que méme les
mathématiques et la logique formelle devaient en derniere instance étre fondées
sur la compréhension du sens de la langue naturelle et ordinaire. Les
commentateurs ont eu beaucoup de difficultés a comprendre la pensée de Bohr
sur ce point. Cependant, I’ambiguité des propos de Bohr me semble pouvoir
étre levée si on considere le fondement méme de la logique formelle. En effet,
pour qu’un axiome dans n’importe quel langage formel soit un axiome, il faut
qu’il soit défini et reconnu en tant que tel. Mais cette définition ou cette
reconnaissance doit obligatoirement se faire a partir d’'un sens déja établi et
compréhensible. De ce point de vue, on peut dire que la constitution du sens
n’est pas moins que la condition sine qua non de I’activité scientifique.

L’enjeu du probléme ontologique et épistémologique du sens est donc de
taille. Au niveau de la communication pratique et concréte entre les étres
humains, il s’agit tout simplement de savoir si nous sommes irrémédiablement
seuls ou non — du moins en ce qui concerne la communication verbale — sur
cette terre. Au niveau de 1’épistémologie des sciences, il y va des fondements
mémes de la connaissance.



Face a de telles questions, et méme avec les meilleures intentions
communicatives du monde, il est sans aucun doute illusoire de croire qu’on
puisse parler de I’ontologie et de I’épistémologie du sens tout en se faisant
comprendre de la plupart des locuteurs. Ainsi il faut avouer que cet ouvrage est
plutdt un livre pour les initiés. Il exige, pour &tre bien compris, des
connaissances de base aussi bien en linguistique et en sciences cognitives qu’en
épistémologie. Cela dit, j’espere avoir fait tout ce qui était en mon pouvoir pour
rendre les raisonnements accessibles au public le plus large possible.

C’est pourquoi, entre autres, j’aurais aimé écrire un livre sans notes. Une
note, justement, a inévitablement tendance a rompre le fil de la lecture et
disperser I’attention du lecteur, surtout si le lecteur soupconne qu’il se cache
des renseignements particulierement intéressants en bas de page. Cependant, a
force d’avoir voulu incorporer dans mes réflexions un maximum d’informations
et de théories venant de traditions de pensée les plus diverses, les notes se sont
révélées nécessaires pour ne pas trop alourdir le texte par des références ou par
des citations.

Pour faciliter la tache au lecteur, j’ai essayé de faire en sorte que les notes
dans mon texte ne soient pas d’une lecture indispensable. Je les utilise pour
quatre genres d’informations.

Premiérement, j’indique parfois dans les notes quelques lectures conseillées
au sujet des problemes spécifiques soulevés dans le texte.

Deuxiemement, on trouvera des notes ol sont parfois cités des auteurs qui
disent a peu prés la méme chose que ce qui est déja dit dans le texte, par moi-
méme ou par d’autres. Il s’agit 12 d’une tentative de donner aux discussions
menées une certaine épaisseur inter-disciplinaire.

Troisiémement, vu le foisonnement terminologique qui régne en linguistique
— et peut-&tre surtout en sémantique —, j’ai également eu recours aux notes
pour apporter des précisions concernant le vocabulaire.

Finalement, certaines notes contiennent des remarques un peu plus
spéculatives et aventureuses sur quelques-unes des implications des idées
exprimées dans le texte.

En ce qui concerne la terminologie, il convient d’apporter dés maintenant une
premiére précision. 1l s’agit évidemment du sens du mot « sens » lui-méme.
Dans le texte, j’emploie normalement le terme de « sens » comme le synonyme
approximatif de « ce qui est compréhensible » ou, plutdt, « de ce qui est
compris », ou, encore, de ce « quelque chose » qui fait qu’il y a compréhension.
Sans autres précisions, je ne fais donc pas de différence entre la
« signification » (invariable, conventionnelle, lexicale, sémantique, etc.) et le

i5



« sens » (variable, situationnel, pragmatique, etc.). Je ne ferai pas non plus de
différence, 2 moins que ce ne soit explicité, entre le sens lexical et le sens
phrastique/computationnel, tous les deux étant des variantes du sens invariable
et transsituationnel, dit le sens sémantique. On comprendra plus tard les raisons
de mon choix terminologique sur ce point. Mais on peut tout de suite faire
remarquer que ce choix a également été dicté par le désir de pouvoir tirer profit
— parfois, je I'avoue, un profit ludique — des analogies et des paralleles
possibles avec les expressions sens commun, non-sens et cela n’a pas de sens.

De toute fagon, le choix terminologique sur ce point ne peut pas se faire en
vertu d’un prétendu consensus terminologique parmi les théoriciens. C’est ainsi
que Ducrot a proposé d’appeler le sens invariant et stable « signification » et le
sens situationnel et variable « sens ». Selon Rastier (1991:75), cette distinction
entre les termes de « signification » et de « sens » remonte 3 Dumarsais (1676~
1759), o « signification » signifie « entité sémantique type » tandis que
« sens » désigne « entité sémantique occurrence ». Une variante de cet emploi
des deux termes est celui de Fontanier : « La signification se dit du mot
considéré en lui-mé&me, considéré comme signe, et le sens se dit du mot
considéré quant a son effet dans I’esprit, considéré en tant qu’entendu comme il
doit’étre » (cité par Kronning, 1994:21).

Cependant, cette tradition terminologique n’empéche pas un Paul Ricceur
d’inverser I’ ordre des définitions. Pour lui, le « sens » renvoie au déchiffrement
opéré pendant la lecture, tandis que la « signification » est « le moment de la
reprise du sens par le lecteur, de son effectuation dans I’existence » (1969:389).
De méme, Grize, a la suite de Tamba-Mecz, distingue « entre le sens littéral
d’un terme, intérieur au systeéme de la langue, et sa signification en contexte »
(1990:91). On retrouve le méme type de distinction chez Hirsch (1976),
théoricien du sens littéraire : « meaning » (sens stable, « objectif », etc) et
« signification » (sens interprété, variable, etc.). Sartre, pour sa part, semble
mélanger les deux ordres de pensée :

Par signification, il faut entendre une certaine relation conventionnelle qui
fait d’un objet présent le substitut d’un objet absent ; par sens, j’entend la
participation d’une réalité présente, dans son étre, a I’étre d’autres réalités,
présentes ou absentes, visibles ou invisibles, et de proche en proche a
I’univers. La signification est conférée du dehors a 1I’objet par une intention

signifiante, le sens est une qualité naturelle des choses (Saint-Genet, p.
340).



Si, finalement, on regarde dans un dictionnaire de 1’'usage courant comme Le
Petit Robert, on découvre que « sens » est donné comme le synonyme de
« signification » ... et vice versa. Comme le constatent Baylon & Mignot dans
Sémantique du langage : « Certains linguistes utilisent sens tout court pour le
sens en langue et signification pour le sens en emploi. Hélas, d’autres font
exactement I’inverse... » (1995:36).

Aux problemes de terminologie vient s’ajouter une confusion chronique et
notoire en ce qui concerne les différentes conceptions du phénomene signifiant
en tant que tel. Déja, dans The Meaning of Meaning (1923), Ogden et Richards
avaient dénombré 23 définitions ou emplois différents du mot « meaning ».
Bien plus tard, en 1970, Lyons constate qu’il est « devenu un lieu commun des
travaux sémantiques que d’attirer I’attention sur les sens multiples du mot
sens » (p. 309). En 1975, Putnam remarqua : « Mais cette dimension du
langage associé au mot “sens”, malgré la quantité habituelle de tentatives
d’explication héroiques, reste autant dans le noir que jamais » (p. 131). Tamba-
Mecz, dans une synthése récente, parle de « D’incapacité de définir le sens
linguistique dans 1’absolu et uniformément » (1988:34-5). Pour ne prendre
qu’un seul exemple exemplaire — dans 1’index du Dictionnaire encyclopédique
de la pragmatique par Moeschler et Reboul on trouve la liste suivante de
différents types de sens :

sens... conventionnel, de 1’énoncé, de 1’énonciation, de 1’énonciation du
locuteur, de la phrase, dérivé, du locuteur, du mot, extensif, figuré, fort,
implicite, impliqué conversationnellement, lexical, littéral, logique,

minimal, non vériconditionnel, pragmatique, topologique, vériconditionnel.

En revanche, c’est en vain qu’on cherche une définition du concept de sens

17



en tant que tel'.

Il faut donc reconnaitre qu’il n’y a ni consensus sémantique, méme pas parmi
les sémanticiens eux-mémes, sur les sens de « sens » et de « signification », ni
consensus épistémologique sur la nature du phénomeéne du sens. Tout compte
fait, utiliser assez lachement, comme je le ferai parfois par la suite, les termes
de « sens » et de « signification » dans leur sens... commun, correspond peut-
étre assez bien a 1’état de nos connaissances dans ce domaine. En tous cas, cet
usage a au moins le mérite d’étre conséquent par rapport aux théses qui seront
défendues par la suite”

Le probleme du sens, nous I’avons déja constaté, est omni-présent. Cela rajoute
évidemment aux difficultés d’en parler d’une maniere inter-disciplinaire. En
effet, la prolifération d’études qui traitent du probléme du sens est telle que
personne ne peut prétendre avoir une vue d’ensemble, a la fois générale et
détaillée, de la totalité des données et des théories. Par conséquent, je voudrais
tout de suite faire mon mea culpa pour les oublis et les répétitions inutiles en
raison de mon ignorance. La théorie et les idées élaborées ici sont fondées sur la
lecture de quelquescentaines d’ouvrages et d’articles qui représentent la plupart
des disciplines des sciences du langage et de la communication. Par rapport a ce
qu’on a déja écrit sur le sujet, cela ne représente qu’une partie infime de la

U A titre d’exemple encore, il est révélateur que Lerot, tout en reprenant, dans son Précis de
linguistique générale (1993), la distinction de Ducrot entre la signification (=contenu
sémantique) et le sens, ne définit nulle part par ailleurs le concept de sens — ou celui de
signification. Certains linguistes, comme Rastier et Ducrot, ont pris le parti radical de dénier
a une partie du sens, a savoir au sens sémantique stable et invariant comme représentation
mentale, une réalité ontologique. Comme le résume Kronning : « Pour Rastier (1987,1991),
la signification est « un artefact des linguistes », résultat d’une reconstruction, et dépourvue
de toute définition ontologique et phénoménologique. Pour Ducrot (1980:12), la signification
d’une phrase, construction du linguiste, « n’est pas quelque chose de communicable », « elle
n’est pas quelque chose qui puisse se dire » (1994:21). Il est peut-&tre symptomatique que
Kronning lui-méme, qui semble par ailleurs vouloir reconnaitre au sens — ou a la
signification — un statut ontologique réel, ne donne jamais de définition précise du terme de
sens. Dans une note, il constate que « le mot ’sens’, mot on ne peut plus polysémique, est
pris ici dans un sens (!) préthéorique, tout a fait géneral » (p. 19), mais c’esten vain qu’on
cherche plus loin une définition « théorique » du concept du sens en tant que tel.

¢ En adoptant cet usage terminologique, je suis d’ailleurs en excellente compagnie. Grize,
dont les idées sur la logique naturelle ont des affinités avec la théorie élaborée dans les pages
qui vont suivre, fait de méme. Dans Logique et langage, il veut utiliser « le terme de sens
d’une fagon plus large, comme cela se fait dans le langage courant ou I’on dit : *Quel est le
sens de ce paragraphe?’,’Votre attitude n’a aucun sens’, ’Ce qui donne un sens a la vie,
donne un sens a la mort” » (1990:91).



totalité des écrits et des publications. Il est donc impossible de savoir si d’autres
n’ont pas — et peut-&tre mieux — défendu des theses similaires a celles
avancées icl.

Comme justification, j’invoquerai mon impression trés nette que la
perspective intersubjective ne recoit pas actuellement I’attention qu’elle mérite.
En 1981, Bachmann et al,, dans Langage et communications sociales,
constaterent

Certes, lorsque Bakhtine disait : « la véritable substance de la langue n’est
pas constitué par un systeme abstrait de formes linguistiques... ni par
I’énonciation-monologue isolée, ni par 1’acte physiologique de sa
production, mais par le phénomene social de I’interaction verbale » [...], 1l
défendait une position restée isolée. [...] Cela ne veut pas dire que la
linguistique soit radicalement étrangere a toute interrogation sur les
rapports sociaux que tisse le langage. Méme les tenants du structuralisme
parlent souvent d’« échanges verbaux ». Cependant, une premicre
remarque s’impose : éparses dans la littérature linguistique, les notations
qui concernent les interactions verbales sont, dans I’immense majorité des
cas, pauvres et affligeantes. (1981:9-10).

Depuis le début des années quatre-vingt, aussi bien la pragmatique linguistique
que la sociologie de la communication ont connu un développement rapide et
fécond’. Malgré cela, il reste vrai, me semble-t-il, que la cognition
intersubjective, c’est-a-dire la connaissance qui est réellement commune a
différents étres humains, se situe en marge des discussions sur le sens, que ce
soit en linguistique, en philosophie du langage, en théorie de la communication,
en psycholinguistique, en épistémologie ou en sémantique cognitive*.

Par exemple, ce qu’on appelle la théorie interactionniste en sciences
cognitives ne concerne pas en premier lieu — voire pas du tout — I’interaction
entre les étres humains, mais leur interaction avec 1’environnement physique
qui les entoure. Sil’on regarde I'introduction déja classique a la psychologie
cognitive par Solso (1991), les remarques sur I’importance de I’interaction
humaine pour la constitution de la conscience et de la langue couvrent une
dizaine de pages sur les 550 consacrées a la cognition humaine. De méme, il est

* Voir, par exemple, Vion, La communication verbale. Analyse des interactions (1992) pour
une vue d’ensemble.

* J’aimerais souligner tout de suite que c’est délibérement que j’utilise le terme d’inter-
subjectivité plutdt que celui de social. Encore une fois, on comprendra plus tard les raisons de
ce choix.

19



facile de se convaincre que la psycholinguistique n’accorde que peu d’attention
a la possibilité que I’interaction entre les locuteurs puissent jouer un rdle
constitutif et/ou essentiel dans la création et dans le maintien d’un sens partagé®.

Pour ce qui est de la psychologie cognitive, Still constate que la
« révolution » cognitive en psychologie a eu pour conséquence que « social
psychology is left to fend for itself — to take on the trappings of cognitivism or
to redefine itself as defiantly and irreducibly social » (1991:10). Si on prend
I’Encyclopedia of psychology (1984) comme mesure des tendances plutdt
actuelles, on se rend vite compte du peu d’attention accordée a la dimension
sociale et interactionnelle de I’homme. Deux exemples peuvent suffire.
D’abord, I’interactionnisme, c’est-a-dire I’ « hypotheése » selon laquelle « le
comportement peut étre déterminé & la fois par des facteurs personnels et des
facteurs situationnels (y compris le « facteur » autrui) », se voit octroyée une
seule page. Ensuite, sous la rubrique « interbehavioral psychology », nous
lisons que « this equal treatment of the two main participants in psychological
happenings constitutes such a divergence from traditional thinking that we must
interrupt our exposition to ensure its proper appreciation » (p. 235 ; c’est moi
qui souligne).

Les courants structuralistes, on le sait, considerent — avec plus ou moins
d’insistance — la langue comme un systéme qui est imposé aux locuteurs de
I’extérieur, ou 'interaction verbale ne joue un role que pour déterminer les
variations de la parole. Les linguistes innéistes, évidemment, n’accordent que
peu de place a I'influence possible de I’apprentissage et de la communication
dans la constitution de la langue et de la communication®. Pour les sceptiques et
les relativistes épistémologiques, c’est la possibilité de la connaissance
intersubjective méme qui est remise en doute — si le probléme est soulevé.

Tout compte fait, il n’y a guere que dans certains courants de la sémantique et
de la pragmatique linguistiques, en psychologie sociale et discursive et en

* Pour mesurer ce qu’on pourrait appeler 1I’égocentrisme des sciences cognitives, on pourra
consulter I’ouvrage Against Cognitivism. Alternative Foundations for Cognitive Psychology,
édité par Still et Costall (1991). On prendra surtout note des réactions violentes que la
premiere édition de ce livre suscita parmi certains cognitivistes. Pourtant, 2 mes yeux du
moins, il ne peut y avoir de doute que, comme le dit Searle en conclusion de son avant-
dernier ouvrage, « we need to rediscover the social character of the mind » (1992:248). Ce
probleme sera examiné plus en détail dans le chapitre 9 du présent volume.

® A ce propos, il est notable de constater que le tout récent Encyclopediae of Linguistics
(1994) en 10 volumes (!) ne contient dans son index qu’un seul renvoi a la notion
d’intersubjectivité, plus précisement chez le linguiste allemand Schiiltz. Et si on cherche sous
la rubrique « interaction », on est renvoyé a une demi-page traitant de la théorie inter-
actionniste élaborée par Carr.

20



certains courants de la théorie sociologique de la communication ou la
cognition et la conceptualisation interactionnelle et intersubjective — en
insistant autant sur tous les termes — se trouvent au centre des préoccupations.
Et encore, dans ces disciplines, la sémantique, comme la science du sens stable
et intersubjectif, n’occupe souvent qu’une place modeste. Il est symptomatique
que ce qu’on appelle I’ethnosémantique s’est vu remplacer en grande partie par
I’ethnographie de la communication, ce qui correspond en grande partie a la
poussée de la pragmatique linguistique au dépens de la sémantique.

On notera également le peu d’insistance dans I’interactionnisme symbolique
de la tradition meadienne sur la cognition commune du sens, c’est-a-dire sur la
construction d’un sens commun stable et communicable. C’est ainsi que Vion a
récemment noté que

En dehors de I’ethnoscience et de 1’ethnologie, qui ont plutét travaillé sur
les classifications du monde, telles qu’elles apparaissent a travers les
catégories de mots ou les champs lexicaux, aucune science humaine, n’a, a
notre connaissance accordé une réelle attention a ces éléments culturels que
nous sommes supposés partager. [...] Cet instrument de la symbolisation
qu’est le langage a été constamment sous-évalué et parfois méme mis entre
parentheses. On allait ainsi g [’essentiel sans se préoccuper outre mesure de
ce que cette gestion conjointe de formes linguistiques et paralinguistiques
mettait en place. On réservait alors au langage la place qu’il occupait, en
tant qu’outil transparent, dans les conceptions mécanistes et réductrices de
la communication. Selon Habermas, cette sous-évaluation du rdle du
langage constitue ’'un des faiblesses de 1’interactionnisme symbolique.
D’une maniere plus générale, cette sous-évaluation du langage caractérise,
selon lui, la plupart des théories de I’action. (1992:85 et 96).

En effet, d’'une part 'interaction est la plupart du temps concue comme
« T’influence réciproque que les partenaires exercent sur leurs actions
respectives lorsqu’ils sont en présence physique immédiate les uns des autres »
(Goffmann, 1973:23), laissant entierement de c6té la communication par écrit.
D’autre part, on n’a cesse d’insister sur le « fait » que I’interaction n’exprime
pas nécessairement la recherche d’une harmonie ou d’une communauté
d’esprits : « Souvent, écrit Goffmann, il est préférable de concevoir une
interaction non pas comme une scéne harmonieuse, mais comme la poursuite
d’une guerre froide » (cité par Bachmann et al., 1981:127). La communication,
pourrait-on dire, est surtout congue comme une action sur les autres, plutot que

21



comme une action avec les autres.

Dans un autre ordre de pensée, celui de la morale, Apel a remarqué a quel
point certains penseurs contemporains, comme Derrida, Foucault et Lyotard
refusent de reconnaitre I’existence éventuelle des principes éthiques universels,
c’est-a-dire des principes qui sont — ou qui pourraient é&tre — communs a tous
les étres humains. Apel souligne notamment que les courants postmodernistes :

veulent remplacer le discours philosophique et sérieux sur la pratique
politique, qui est un discours sur la vérité et sur la validité consensuelle des
normes intersubjectives, par un discours esthético-herménutique ”infini” et
sans obligations, un discours dans lequel — comme chez Lyotard — on
devrait chercher le désaccord plutot que 1’accord (1990:136).

En résumé, le paradigme dominant dans la réflexion contemporaine sur la
condition humaine semble bien &tre celui qui prone la particularité,
I’individualisme, 1’égocentrisme, I’incommensurabilité, voire la solitude
irrémédiable de 1I’étre humain. Dans le domaine spécifique qui nous concerne
ici, a savoir celui du sens linguistique, on pourrait dire que, d’un c6té, nous
avons ceux qui acceptent sans trop de discussions ou implicitement que la
communication parfaite et intersubjective peut — ou pourrait — avoir lieu,
mais sans qu’ils y voient un élément essentiel, nécessaire ou constitutif du
processus de la communication. De 1’autre, nous avons les sceptiques et les
probabilistes de tous bords qui nient, ou peu s’en faut, la possibilité d’une
communication verbale authentique. Le point de vue qui sera défendu ici, a
savoir qu’une large part de consensus sémantique, c’est-a-dire I’existence d’un
sens a la fois partagé, stable et éminemment connaissable, est la condition sine
qua non de la communication verbale réussie est rarement discuté.

Mais si I’absence relative de la perspective intersubjectiviste dans les débats
sur la nature du sens et de la communication peut justifier, du moins je I’espere,
I’entreprise que voici, cela ne résout pas pour autant le probléme de la nécessité
d’opérer un choix parmi les multiples théories et données qui pourront étre
pertinentes pour les questions traitées ici. Ce probléme s’aggrave encore dans la
mesure ol la question de la nature du sens a été vivement discutée dans des
courants ou des écoles de pensée tres divers qui, souvent, semblent s’ignorer
mutuellement. Prenons quelques exemples, parmi d’autres qui auraient pu servir
aussi bien. Carr, dans son livre Linguistic realities (1990), élabore une théorie
certainement intéressante de I’épistémologie de la linguistique en se fondant sur
des théoriciens comme Popper, Itkonen, Putnam et Lass. Cependant, on cherche

22



en vain quelque référence aux théories de la communication, aux discussions
des sémanticiens sur le sens du sens ou aux théories pragmatiques en
linguistique. Inversement, il est rare de rencontrer le nom de Popper ou celui
d’Itkonen dans les discussions des linguistes sur I’essence du sens. De la méme
maniere, il suffit de jeter un coup d’ceil dans les innombrables ouvrages
consacrés a la sémantique par la plupart des philosophes analytiques pour se
rendre compte de 1’absence quasi-totale des références a la sémantique de la
langue naturelle. La méme constatation est valable en ce qui concerne certains
courants de la sémantique cognitive — exception faite pour la théorie
générative qui y occupe une place (trop) éminente — et pour les théories
sociologiques de la communication’.

Mon ambition — sans doute démésurée et compleétement irréaliste — a été
d’essayer de tirer le plus grand profit possible de la diversité et de la richesse
des différentes théories et données, tout en contribuant éventuellement a les
rapprocher les unes des autres. En particulier, j’ai tenté d’amalgamer la tradition
linguistique francaise, la réflexion philosophique anglo-saxonne et les sciences
cognitives. Le lecteur jugera de la viabilité d’une telle tentative de synthese.

Il importe cependant de faire tout de suite une remarque concernant les
rapports entre la sémantique linguistique et la philosophie du langage. Tout
d’abord, il faut souligner que le sujet de ce livre est I’épistémologie du sens de
la langue naturelle. Lorsque je parle de « sémantique », il faut par conséquent

7 Dans Linguistic Realities, par exemple, Carr remarque que « one could be forgiven for
assuming, on a reading of Katz’s book, that the entire philosophy of linguistics in the
twentieth century took place within the United States » (1990:116). Inversement, a regarder
la bibliographie de 1’ouvrage de Carr lui-méme, on pourrait croire que le seul non-anglo-
saxon a avoir réfléchi sur le langage soit Saussure.

Méme chez les auteurs qui font preuve d’une ouverture d’esprit exemplaire, comme Vion,
dans La communication verbale (1992), ou Sfez, dans Critique de la communication (1991),
on remarque 1’absence quasi-totale de références a la sémantique linguistique.

Il me semble parfois que I’ignorance apparente reléve du parti pris. Ainsi, par exemple, il
est consternant de constater que Recanati, dans Direct Reference (1993), ne cite nulle part les
travaux de Kleiber sur la référence dans la langue naturelle.

Ici, je me permets de citer un peu plus longuement Eco lorsqu’il écrit avec son bon sens
habituel : « De nos jours, par contre, s’est manifestée une espece de philosophie académique
reniclant devant I’analyse proprement technique du langage. [...] Certes, il n’est pas douteux
que la philosophie doive s’occuperdes problemes généraux que les diverses sciences perdent
de vue, dans leur spécialisation parfois myope et leur esprit de clocher. Mais s’occuper de
problémes globaux ne veut pas dire ignorer les résultats acquis dans des secteurs particuliers:
cela signifie au contraire prendre ces derniers en considération et les interpréter (lorsqu’ils
ont été obtenus en dehors de I’activité philosphique), voire les susciter, lorsque la philosophie
s’aventure sur un terrain ol les disciplines spécialisées n’ont pas encore obtenu de résultats
exploitables. » (1988:25-6)

23



entendre 1I’étude du sens de la langue naturelle et non pas celle des langages
formalisés d’ordre logique. Il s’agit 1a d’un parti pris : en effet, je suis
convaincu de la primauté du sens linguistique « ordinaire » sur tout autre sens.
Je suis mé&me prét a aller plus loin encore : sans un sens linguistique « ordi-
naire », cela n’a pas de sens, pour ainsi dire, de parler d’autres sens.

Cela ne veut pas dire que je m’abstiendrai d’exploiter la sémantique
« logique » la ou elle semble applicable et utile. Cependant, un tel recyclage de
la sémantique philosophique au profit de la langue naturelle doit se faire avec
de grandes précautions. Certains philosophes, comme Tarski ou von Wright,
rejettent entierement 1’idée que la sémantique philosophique pourrait étre
pertinente ou applicable dans 1’analyse des langues naturelles. D’un autre coté,
il est vrai que certains éléments de la sémantique philosophique et logique ont
déja été incorporés avec succes a la linguistique. En tout cas, il n’est pas
difficile d’admettre, avec Ducrot et Todorov, « que les recherches logiques
peuvent &tre fortrévélatrices pour le linguiste ; car les difficultés que le logicien
rencontre pour énoncer les lois du raisonnement font apparaitre, par contraste,
la spécificité des langues naturelles (1972:9).

La question cruciale & ce propos est bien entendu de savoir dans quelle
mesure la langue naturelle ressemble aux langages formels et/ou scientifiques
(ou plutdt I'inverse). Cette question, me semble-t-il, est rarement soulevée par
les philosophes, bien que leurs analyses conceptuelles aient pour point de départ
la langue naturelle et que leurs théories soient communiquées dans la langue
naturelle®. Parmi les linguistes, en revanche, certains, comme Kleiber, Grize,
Rey-Debove ou Fuchs, ont pu tirer profit d’une confrontation entre les théories
philosophiques du langage et les théories linguistiques de la langue naturelle.
Disons d’emblée, cependant, que les comparaisons détaillées faites par ces
quatre auteurs entre la « langue » logique et la langue naturelle débouchent
toutes sur la méme conclusion, a savoir celle de 1’incompatibilité absolue, sur
de nombreux points importants, entre ces deux types de langage. Qu’on
considere les simples faits que, dans les termes de Grize, « la logique ne prend
pas le temps en considération, la langue oui » et que la logique ne connait pas

¢ Ici, il faudra faire une distinction entre la sémantique logique et ce qu’on appelle parfois la
philosophie du langage ordinaire dans la lignée de Wittgenstein, Austin, Searle et Strawson.
Cette derniere, évidemment, prend la langue naturelle au sérieux et sera tout a fait pertinente
dans les discussions qui vont suivre (méme s’il est également vrai que les références aux
linguistes de profession y brillent plutdt par leur absence). De la méme maniére, il est évident
que les discussions autour du « private language argument » de Wittgenstein sera au centre
de nos préoccupations (méme si, 1a encore, les philosophes ne tiennent que rarement compte
des acquis de la linguistique).

24



— ou ne reconnait pas — I’existence d’un sujet d’énonciation’.

Il importe enfin de mentionner quelques sources d’inspiration ou de filiation et
reconnaitre mes dettes, qui sont de taille.

En premier lieu, je citerai les ouvrages de Georges Kleiber, Problemes de
référence : descriptions définies et noms propres (1981) et La sémantique du
prototype (1990), qui m’ont servi de guides constants dans la broussaille des
théories et des termes. Méme si les problémes traités ici sont d’un autre degré
de généralité et d’abstraction — de spéculation aussi — que ceux soulevés par
Kleiber, j’aimerais me bercer de I’illusion que j’ai fait suite a la tentative de
Kleiber d’établir une liaison entre la linguistique et la philosophie.

A co6té de Kleiber, il me faudra citer le livre de Lucien Sfez, Critique de la
communication (1992), qui m’a ouvert les yeux sur les enjeux globaux des
théories de la communication, tout en me suggérant une foule d’idées qui
pourraient s’appliquer a I’analyse du sens linguistique. Raymond Boudon, en
écrivant son livre L’art de se persuader des idées douteuses, fragiles ou fausses
(1991), m’a aidé a mieux comprendre la nature profonde des débats entre
différentes écoles épistémologiques dans les sciences humaines. Talbot Taylor,
dans Mutual Misunderstanding (1992), a posé d’une facon remarquablement
claire le fond du conflit qui oppose les sceptiques sémantiques et
communicationnels aux autres.

Dans un autre ordre de réflexion, Karl-Otto Apel, avec sa philosophie de la
pragmatique transcendentale, m’a convaincu qu’il devait €tre possible de
formuler une épistémologie du sens qui dépassait 1’éternelle opposition entre la
connaissance subjective et la connaissance objective. On peut dire la méme
chose du monumental projet entrepris et mené a terme par Jospeh Margolis
pour réconcilier les sciences naturelles et les sciences humaines. A la rigueur,
I’entreprise que voici pourraitétre considérée comme une applicationspécifique
de certaines idées contenuesdans les trois ouvrages publiés par Margolis (1987,
1989, 1991).

Dans le domaine de la linguistique propre, P. Carr, dans son Linguistic
Realities (1990), a proposé une théorie dite interactionniste de 1’épistémologie
de la linguistique générative. Il n’est pas interdit de penser que la théorie
intersubjectiviste élaborée ici soit la contrepartie sémantique de la théorie de
Carr. L’idé€e de la « logique naturelle », exposée et appliquée avec beaucoup de
finesse et d’humour par Grize dans Logique et langage (1990), me semble

° Ce probléme des rapports entre la linguistique et la philosophie sémantique sera discuté plus
en détail dans le chapitre intitulé La pensée binaire dans le présent volume.

25



également étre de la famille. Méme si Eco, tout compte fait, a peu de choses a
dire sur I’essence méme de ce sens qui est la matiere de la plupart de ses
ouvrages, je crois néanmoins que sa « sémantique encyclopédique » — qui fait
une large place aux conventions mutuellement reconnues — est tout a fait
compatible avec la théorie exposée ici (voir surtout Eco, 1985, 1988 et 1992).
De méme, il est hors de doute que la perspective interactionniste, ni
subjectiviste ni objectiviste, adoptée par Vion (1992) — qui s’inspire de
Bakhtine, Mead, Goffman, Jacques et Habermas — correspond en grande partie
a celle décrite ici”. Finalement, Mahmoudian et ses confréres de I’Université de
Lausanne ont élaboré un programme de recherches empiriques qui me semble
applicable sur de nombreux points a la conception du sens développé ici.

Parmi d’autres ouvrages qui m’ont marqué et/ou influencé, je citerai en
premier lieu ceux de von Wright, Rey-Debove, Martin, Goodheart, Fuchs,
Hagege, Rastier, Kgppe, Eco, Chalmers, Searle, Stjernberg, Bakhtine, Schaff et
Todorov'. Je leur sais gré d’avoir rendu possible cet ouvrage, tout en espérant
d’une part que je n’ai pas trop déformé leurs pensées et, d’autre part, que mes
réflexions pourront leur étre de quelque utilité en retour.

Il est évident que le fait d’avoir voulu incorporer dans mon texte les idées et
les conseils de tant de savants et de chercheurs, représentant des disciplines
différentes, m’a obligé d’écrire un ouvrage volumineux. Cependant, il n’y va
pas seulement d’une obligation quantitative. En effet, si, comme je le crois,
I’intersubjectivité interactionnelle est constitutive de I’émergence du sens, il en
découle I’exigence d’un raisonnement éminemment dialogique, non seulement
dans la communication pratique et quotidienne, mais également entre les
scientifiques qui ont le sens comme objet d’étude. Il faut donc voir dans ma
tentative de rapprocher des courants de pensée qui semblent s’ignorer une
tentative d’appliquer concrétement ma propre théorie. C’est la la seule excuse
que je puisse invoquer pour demander au lecteur de consacrer tant de temps a la

* Méme si chez Vion encore il n’y a pas de discussion sur la nature du sens en tant que tel.

" Malheureusement, le dernier ouvrage de Todorov, La Vie commune (1995), a été publié
trop tard pour me permettre de I’intégrer pleinement dans mes propresréflexions. Il en va de
méme avec le dernier ouvrage de Searle, The Construction of Social Reality (1995) et
— surtout — avec ’excellente synthese de Crossley, Intersubjectivity. The Fabric of Social
Becoming (1996), a2 ma connaissance le seul ouvrage qui traite exclusivement du concept
d’intersubjectivité. Si ce livre avait été publié plus t6t, il est certain que j’aurais pu raccourcir
certains raisonnements. Cependant, il importe de souligner que I’ouvrage de Crossley est
avant tout un texte de philosophie ot le probléme du sens n’est soulevé que partiellement.

26



lecture de mon livre®.

Dans la perspective intersubjectiviste presentée ici, les deux questions
sémantiques fondamentales sont naturellement de savoir d’une part comment les
locuteurs arrivent a constituer un sens qui leur est commun, et, d’autre part, a
quel degré ils arrivent & maintenir une intersubjectivité sémantique. La premiére
tiche de la sémantique empirique serait donc de décrire 1’étendue exacte des
consensus du sens régnant entre tous les locuteurs ou entre différents groupes
de locuteurs afin de pouvoir éventuellement aider les étres humains a mieux
communiquer. J’aimerais insister sur ce dernier point. A mon avis, il n’y a
aucune raison qui empéche la linguistique de se donner — a coté de la
recherche de cette « vérité » qu’on prétend souvent illusoire et
épistémologiquement suspecte — un objectif d’ordre humaniste ou humanitaire.

Les articles réunis s’inscrivent tous dans cette problématique. Il s’agit
d’autant de tentatives de cerner le réle de la connaissance intersubjective dans
la constitution et dans la communication du sens. Ces articles n’apportent sans

défintives a ces questions difficiles

doute pas des réponses

vaste domaine des sciences du langage. Ce sont des reflexions, ou encore plus
modestement, des « remarques », autour de quelques problémes d’ordre
sémantique avec des implications aussi bien épistémologiques qu’inter-
disciplinaires.

En faisant mien I’ objectif de Boudon dans son livre L’art de se persuader des
idées douteuses, fragiles ou fausses, je dirai de plus que 1’ouvrage que voici
défend I’idée « qu’il n’est en aucune fagon obligatoire de se rallier a I’idée,
installée par les travaux des sociologues et philosophes des sciences
contemporaines, que la certitude, la vérité, 1’objectivité sont des concepts
illusoires » (1991:VII). J’ajouterai cependant — ce que j’essaierai de montrer
par la suite — que la constitution d’un sens commun, intersubjectivement
connaissable et communicable — me semble étre le seul point de repere

» Ceux qui me connaissent diront sans aucun doute que, de toute fagon, je n’aurais pas pu
faire autrement, étant bavard de nature. En effet, c’est peut-&tre la la raison profonde pour
laquelle j’ai été amené a formuler une théorie qui insiste tant sur I’importance des échanges
verbaux!

Plus sérieusement parlant, je pourrais invoquer ici le chemin suivi par J. Margolis. Dans
I”introduction a son épais ouvrage, Texts without Referents (1989), il écrit justement : « A
professional colleague once chided med for not getting on with the bare argument, for having
cluttered my account with too many asides, too many quotes from this or that particular
philosopher — as if (he insinuated) such references really mattered! [...] For my own part, I
can only say that the style of argument I introduce here and throughoutthe trilogy is meant to
undermine just that sort of timeless, context-free, ahistorical, conceptually secure mode of
argument I consider utterly fatuous » (p. x-xi).

27



vraiment solide qu’on peut opposer aux théories de doute systématique.

28



Le bon sens comme le sens commun — quel-
ques remarques sur le scepticisme et le relati-
visme sémantiques et épist€émologiques

Je n’exagere guere en disant que le langage me passionne, ol que je le
rencontre et quel que soit 1’usage que j’en fais. Professionnellement, je suis
donc un touche-a-tout. J’ai écrit quatre romans, deux dictionnaires de la langue
du tourisme, une thése de doctorat sur la réception littéraire, une monographie
sur la place et le sens de I’adjectif épithéte en francais, un manuel de plongée
sous-marine et j’en passe. Je ne dis pas cela pour me vanter. Au contraire, une
telle diversité doit paraitre suspecte aux yeux des spécialistes. Il y a sans doute
quelques motivations secretes et douteuses qui me poussent a vouloir
concrétiser mes pensées sous forme écrite et, surtout, a vouloir les rendre
publiques. Mais il y a aussi I’espoir sans aucun doute présomptueux que j’ai
quelque chose d’essentiel a communiquer a autrui. Cet espoir est évidemment a
son tour fondé sur la conviction qu’il m’est réellement possible, si je fais de
mon mieux, de faire passer le message & mon lecteur, autrement dit sur la
conviction que deux locuteurs peuvent en principe se comprendre, parfaitement
ou a peu pres, selon le sujet discuté.

Seulement, ou que I’on se tourne dans le domaine des sciences humaines, il y
a des théoriciens qui clament bien haut ’inutilit¢ de toute tentative de
communication véritable, qui affirment, paradoxalement comme si c’était une
vérité univoque et communicable, que le sensn’existe pas, ou, que, s’il existe, il
est relatif, indéterminé, subjectif, privé ou personnel. C’est ainsi qu’on a pu
élaborer des théories qui prétendent prouver qu’il n’y a pas de monde réel,
seulement des mondes possibles, qu’il n’y a pas de vérité, seulement des
conditions de vérité, et qu’il n’y a pas de sens, seulement des sens, alors que le
bon sens — ou le bon bout de la raison, comme dirait Rouletabille, le
prédécesseur de Tintin — nous indique clairement qu’il y a bien un monde réel,
une vérité et un sens. On trouve donc des théoriciens qui écrivent des livres
entiers pour communiquer I’idée que nous ne pouvons pas communiquer, pour
nous asséner la « vérité€ » que la vérité n’existe pas ou pour déconstruire le sens

29



que nous avons construit en commun pour pouvoir communiquer.

Cette relativisation généralisée du sens et de la communication, Sfez, dans
son livre Critique de la communication (1992), livre a la fois fascinant et
effrayant, I’appelle « tautisme », néologisme formé a partir de tautologie et
d’autisme. En voila sa caractérisation : « Tautisme, maladie de 1’auto-
enfermement ou I’individu n’éprouve pas le besoin de communiquer sa pensée
a autrui ni de se conformer a celle des autres et dont les seuls intéréts sont ceux
de la satisfaction organique ou ludique » (p.111). Dans la méme ligne de
pensée, Boudon, dans [’Art de se persuader des idées douteuses, fragiles et
fausses, constate : « Apres le passage des philosophes et sociologues relativistes
d’aujourd’hui, les notions de vérité, d’objectivité, de progrés en matiere de
connaissance sont dévalorisées au point d’apparaitre comme des naivetés
appartenant a une sorte de préhistoire définitivement révolue de la réflexion sur
la connaissance humaine. [...] c’est aussi que le relativisme cognitif me parait
étre I’une des idées recues les plus typiques et les mieux enracinées de notre
temps, un poncif si bien installé qu’il est difficile de s’y opposer sans passer
immédiatement, comme aurait dit Auguste Comte, pour ’rétrogade’ »
(1991:63). « En effet », écrit O’Neill pour sa part, « il semble que 1’aliénation
linguistique a remplacé I’aliénation économique comme le principal objet de la
réflexion critique aussi bien dans les sciences littéraires que dans les sciences
sociales » (1992:12).

En effet, que ce soit en théorie de la communication, en linguistique, en
théorie littéraire, en épistémologie ou en philosophie du langage, on se heurte
toujours au méme clivage entre ceux qui croient que la communication par la
langue peut réussir et ceux qui ne le croient pas, entre les partisans d’un sens
intersubjectif et ceux d’un sens seulement subjectif et privé, entre les
objectivistes et les relativistes'.

On pourrait multiplier les exemples. Je me contenterai de mentionner un
débat récent dans Linguisticee Investigationes entre d’un cte Kleiber et Riegel
(1989, 1991) et, de I’autre, Kayser (1987, 1989, 1991). De quoi s’agit-il? De
I’existence du sens du mot, ou, pour étre plus précis, de I’existence d’un sens du
mot. Dans le camp des relativistes, Kayser prétend que le mot /ivre n’a pas de
sens précis ou identique dans ces emplois différents, ce qui revient a récuser
toute forme de sémantique lexicale (et peut-€tre de toute sémantique). Dans le
camp des objectivistes, Kleiber et Riegel défendent la theése contraire, c’est-a-
dire I’existence d’un sens lexical stable, attaché a chaque item lexical comme le

' Notons qu’on retrouve exactement le méme clivage dans la recherche historique, plus
précisément entre |’historicisme, « objectiviste », et 1’historiographie narrative,
« subjectiviste »; voir par exemple Fokkema, 1989:340-4.

30



mot, un sens qui est commun aux locuteurs d’une langue donnée (en précisant
bien que cette these « objectiviste » ne prétend pas qu’il y ait accord parfait
entre tous les locuteurs sur le sens de tous les mots). C’est donc encore une
variante de 1’éternel probléeme de ['identité, de la stabilité et de Ila
communicabilité du sens. C’est Derrida contre Searle, Barthes contre Picard,
Gadamer contre Hirsch, Fish contre Iser, Berkely contre Russell, van Foerster
(entre autres) contre Habermas, Feyerabend et Kuhn contre Popper, Foucault et
Lyotard contre Apel, Quine contre Marsonet, etc.

Soulignons tout de suite ce que cette répartition des penseurs en deux camps
a de schématique. Comme nous le verrons plus tard, faire de Searle un
champion du seul sens « objectif » est une simplification. Inversement, faire de
Derrida rien d’autre qu'un promoteur de I’interprétation débridée et subjective
est tout autant une distorsion des faits. Comme 1’a montré Norris (1991), cet
honneur revient surtout aux disciples américains de Derrida qui ont tenté, sans
grand succes, de transposer sa méthode philosophique dans le domaine de la
critique littéraire’. De la méme maniére, Fish fait figure de relativiste par
rapport a Iser qui reconnait au texte littéraire une certaine stabilité sémantique.
Aux yeux de Garcia Berrio, en revanche, Iser fait partie des pires relativistes
(voir 1989:219-254). Parfois, il faut bien avouer que ces étiquettes relevent du

3 A A + & Pagt a1 e
rotesque — selon le point de vue adopté. C’est ainsi que

c iana ' dn
Derrida s’est vu reprocher son relativisme et son subjectivisme par un certain
nombre de philosophes analytiques. En méme temps, le rasoir d’Occam brandi
par ces mémes philosophes les ont conduits a adhérer au scepticisme
épistémologique dans la lignée de Quine (voir Marsonet, 1993 et 1995)°.
Quand, par la suite, je parlerai de « relativistes » ou de « subjectivistes »
sémantiques, il ne faut donc pas toujours y voir une appellation d’origine
contr6lée, mais plutdt une qualification pour regrouper différents théoriciens
qui partagent une certaine attitude envers le sens et la communication, plus
précisément le « skeptic disposition », comme I’a dénommé Goodheart (1984)
ou le « anti-realist stance » dans les termes de Marsonet (1993). Autrement dit,
mes remarques ne portent pas en premier lieu sur des penseurs particuliers, mais
sur un phénomeéne que je considere, avec Sfez, Marsonet, Boudon et Goodheart

entre autres, comme une indéniable réalité, & savoir qu’un grand nombre de

2 Pour une interprétation littéraire « positive » de Derrida, voir aussi Garcfa Berrio, 1989:255-
63.

*A ce propos, il me semble que Kgppe a tout a fait raison de souligner « la parenté
fondamentale entre le scepticisme épistémologique et le positivisme logique : les deux
operent une coupure radicale entre I’homme et la réalité qui existerait indépendemment de
lui » (1990:450).

31



théoriciens actuels ne font plus confiance au langage pour communiquer avec
d’autres étres humains®*.

Communiquer, on le sait, signifie « mettre quelque chose en commun ». Le
probleme est donc de savoir a) s’il est réellement possible de « mettre quelque
chose en commun » et b) dans le cas ou cela s’avere possible, a quel degré et
sur quels points précis. La these extréme du relativisme et du subjectivisme
sémantiques répond évidemment par un « non » catégorique a la premiere
question. Celles qui sont moins extrémes répondent peut-€tre que « oui », mais
du bout des levres et en insistant sans cesse sur la difficulté d’établir une
communication verbale authentique.

Pour un observateur extérieur, non versé ou initi€é aux subtilités de I’analyse
linguistique, un débat comme celui entre Kleiber/Riegel et Kayser doit paraitre
incompréhensible. Non pas en premier lieu a cause de la technicité des
arguments et des raisonnements, mais parce que le locuteur ordinaire n’aurait la
plupart du temps aucun probleme d’interprétation ou de compréhension face
aux exemples prétendus problématiques. En effet, ou est le probleme avec les
deux phrases ci-dessous citées par Kayser pour prouver 1’éclatement
sémantique du livre?

Ce livre se trouve dans toutes les bonnes librairies.
Ce livre est sale et déchiré.

Kayser, et d’autres avec lui, me répliqueraient sans doute que le sens commun
du lecteur ordinaire n’est pas pertinent dans une discussion des fondements du
sens et de sa constitution. Le fait que le lecteur ordinaire croit comprendre la
référence virtuelle des deux phrases ci-dessus peut n’étre qu'une illusion ou un
malentendu. En réponse a cette objection, on peut cependant demander si la
linguistique n’a pas aussi pour objectif de décrire et d’expliquer les langues
naturelles telles qu’elles sont réellement employées et comprises? Autrement
dit, si le locuteur ordinaire n’a pas de probléemes a interpréter les deux phrases
que nous venons de voir, n’est-ce pas exactement cela qu’il faudrait essayer
d’expliquer? D’ou vient que le locuteur croit comprendre aussi bien leur sens
que leur fonction référentielle? D’ou vient surtout qu’il n’a pas de problémes a

* Celul qui voudra se renseigner d’une maniere plus détaillée sur le degré de relativisme
spécifique défendu par les auteurs particuliers aura intérét a consulter Goodheart, 1984, pour
la critique littéraire ; Taylor, 1992, pour la philosophie du langage ; Sfez, 1992, pour la
théorie de la communication ; Boudon, 1991, pour la sociologie, Marsonet, 1995, pour
I’épistémologie philosophique, Larochelle, 1995, pour les théories postmodernistes.

32



identifier dans la réalité 1’objet prétendu éclaté auquel semble référer les
phrases en question?

A cette question, Kleiber et Riegel propose une réponse intelligible, tandis
que Kayser la laisse en suspens. A mon avis, Kayser n’explique pas 1’essentiel,
a savoir d’une part pourquoi nous avons, en tant que locuteurs ordinaires, cette
quasi-certitude qu’un grand nombre de mots, et surtout des substantifs concrets
comme livre, ont un sens, et d’autre part pourquoi nous pouvons apparemment
les utiliser pour parler d’une maniere intelligible et intersubjectivement valide
du monde extra-linguistique.

On retrouve la méme lacune explicative des théories d’inspiration relativiste
du coté des philosophes du langage, comme I’a si bien mis en évidence Kleiber
dans son ouvrage sur la référence des noms propres (1981). Pour le locuteur
ordinaire, la phrase Pégase n’existe pas ne fait nullement probleme. Kleiber
nous explique pourquoi. La solution des philosophes, en revanche, implique (a
moins que ce ne soit explicité, comme dans les cas de Frege et des positivistes
empiriques, dont Carnap) que la langue naturelle n’est pas ce qu’elle devrait
étre ou qu’elle n’est pas ce que nous, les locuteurs ordinaires, croyons qu’elle
est. On voit donc certains philosophes reprocher a la langue naturelle son
manque de logique pour la seule raison que la transcription logique, dans des
termes formels et symboliques, n’arrive pas & rendre compte du sens des
phrases transcrites. A partir de 1a, bien sfr, le pas est facile a franchir pour dire
que la langue naturelle, par son manque de logique et de cohérence, ne peut pas
servir a la communication (plutdt que d’en tirer la conclusion, comme 1’a fait
Tarski, que I’analyse des langages logiques formels n’était pas applicable a la
langue naturelle).

Dans le domaine de la théorie littéraire enfin, les prétentions relatives et
sceptiques vont encore plus loin. Méme un théoricien autrefois d’inspiration
marxiste comme Eagleton se fait le porte-parole de ce nouveau relativisme
omni-présent. « La littérature est une illusion », déclare-t-il dans Literary
Theory et ajoute « La théorie littéraire est une illusion aussi » (1983, p. 204).
Dans un sens, il n’est guere étonnant de voir les théoriciens littéraires défendre
la thése d’une (certaine) relativité du texte littéraire. La littérature n’a pas pour
objectif principal d’étre un discours univoque avec un seul sens déterminé (et
dans la mesure ou elle I’est, nous la considérons comme mauvaise, ennuyeuse
ou peu intéressante — a moins qu’elle ne soit une machine a produire du
suspense!). On pourrait dire la méme chose du discours idéologique et
propagandiste qu’utilisent les politiciens et d’autres maitres & penser pour nous
convaincre et pour nous manipuler.

33



A partir de ce genre de constatations, il y a pourtant un pas pour affirmer de
maniere générale que rout texte écrit est « inherently unreliable, that no matter
how hard a text may try to sustain the illusion of unity, coherence, meaning,
truth, the text is incorrigibly prone to disunity, incoherence, meaninglessness,
and error » (Goodheart, 1991:9).

C’est pourtant ce pas que semble franchir, entre autres, Derrida lorsque, sans
concessions pour différents types de texte écrits, il affirme qu’ « en tant
qu’écriture, la communication, si I’on tient & garder ce mot, n’est pas le moyen
de transport du sens » (1972:392). Cela doit signifier, si I’on prend cette phrase
isolée de Derrida au pied de la lettre (« sic! »), que le capitaine d’un navire n’a
aucune raison de se fier aux instructions nautiques avant de se lancer dans le
Raz de Blanchard, vent contre courant, par force 8. Ou qu’il est superflu de
consulter le manuel pour changer la jointure d’étanchéité de sa cocotte-minute
ou pour comprendre les finesses d’un nouveau logiciel de traitement de texte.
Ou encore qu’il n’y a aucune raison a apprendre aux enfants a lire et a écrire.
Ou que I’analphabétisme est un faux probléme.

On me dira que ce n’est pas comme cela qu’il faut interpréter Derrida et
d’autres relativistes. Il n’est « tout simplement pas possible » qu’ils défendent
de telles theses « absurdes » et tellement contraires au bon sens commun! La
theése relativiste extréme, telle que je la présente ici, ne peut &étre qu’une
caricature.

La réponse a cet argument est simple : espérons-le! Comme on le verra plus
loin, cependant, les formules employées sont souvent d’une forme tellement
catégorique et générale qu’elles peuvent facilement induire « en erreur » méme
le lecteur le plus compréhensif. Mais si I’on veut accorder le bénéfice du doute
aux sceptiques, c’est peut-étre cela méme, a savoir les formulations trop
générales des théses, qui est leur premier tort. Parfois, on ne peut en effet
s’empécher de penser, non pas que ces théoriciens ne croient pas a ce qu’ils
affirment, ce qu’ils font de toute évidence, mais qu’ils ne pensent pas aux
implications de ce qu’ils disent. Si par exemple, comme le fait I’historiographie
narrative, on assimile I’histoire véritable a 1’histoire racontée en disqualifiant le
critere de vérité référentielle par rapport au monde réel, cela équivaut
nécessairement a la fictionnalisation de bagatelles comme 1’Holocauste ou
comme la souffrance des prisonniers dans le Goulag. Si I’on soutient que toute
forme d’écriture a 1’heure actuelle est tellement contaminée et déformée par la
pensée rationaliste qu’elle ne peut en aucun cas servir a transporter du sens, le
corollaire en est, entre autres, que ce n’est pas la peine de lire un journal ou un
roman de Balzac. Si, finalement, on est d’avis que rien ne peut &étre

34



communiqué parce que notre cerveau est une entité fermée, isolée des autres
cerveaux, cela signifie, entre autres, que toute tentative de communication avec
ses propres enfants est vouée a 1’échec.

C’est pourquoi je suis volontiers prét a admettre que j’ai exagéré la portée
générale des propos alors ambigus des théoriciens relativistes. Cela prouverait
justement qu’il y a une bonne et une mauvaise maniere de les interpréter et
donc qu’il y bien un sens qui peut nous étre commun.

Jusqu’a nouvel ordre, je dirais néanmoins que les relativistes nous
compliquent la vie, tandis que les objectivistes nous la facilitent. Ou, encore,
que les relativistes augmentent la solitude des hommes, tandis que les
objectivistes font ce qu’ils peuvent pour la réduire. Pour les relativistes, donc, le
sens commun n’est ni sens ni commun; pour les objectivistes ou les
intersubjectivistes le sens commun est sens parce qu’il est commun.

Le bon sens et le sens... commun

Ici, je voudrais faire quelques remarques préliminaires et quelque peu
polémiques sur les theéses du relativisme sémantique ; remarques qui serviront
de jalons aux discussions plus détaillées a suivre. Je le ferai justement en ayant
recours aux expressions bon sens et sens commun, dans 1’espoir que le fait de
poser le probleme sous un autre angle que celui, strictement linguistique ou
logique, pourrait jeter quelque lumiere sur les enjeux. Il me semble en tout cas
essentiel d’essayer, par tous les moyens possibles, de sortir de 1’impasse que
constitue le clivage entre 1’objectif et le subjectif. A mon avis, ce clivage
représente le plus grand obstacle a tout progres véritable non seulement dans le
domaine des sciences humaines, mais également, a long terme, dans celui de la
communication pratique entre les étres humains.

Plus précisément, je voudrais faire quelques remarques sur les contradictions
apparentes ou réelles au sujet du concept du sens. En effet, j’essaierai de
montrer que le sens est « commun » ou il n’est pas. Par une dissociation
significative des mots, on pourrait dire que le bon... sens, le sens juste, le sens
« objectif », n’est rien d’autre que le sens... commun, c’est-a-dire le sens
intersubjectivement établi et reconnu. A 1’aide d’un jeu de contradictions et de
paradoxes sémantiques de la langue naturelle, je soutiendrai qu’il nous est
impossible de remettre en question I’existence du sens sous peine de tomber
dans le non-sens. Sans sens, il n’y a pas de communication (du moins verbale).

35



Mais sans communication, il n’y a pas non plus de sens (du moins a plus long
terme)’. Autrement dit, sans intersubjectivité, virtuelle et actuelle, sans un sens
qui est commun, il n’y a tout simplement pas de sens. Dans le domaine du sens,
je l’ai déja souligné, 1’opposition véritable n’est pas entre 1’objectif et le
subjectif, mais entre 1’intersubjectif et le subjectif. Dire cela, cependant, est dire
exactement le contraire de ce que disent les sceptiques et les relativistes
sémantiques.

Examinons d’abord le sens des expressions bon sens et sens commun. Ce
sont, dans la plupart des cas, des clichés ou des lieux communs sans grande
portée. Pour le bon sens, le T.L.F. indique: « Capacité de bien juger, sans parti
pris, sans passion, en présence de problemes, de questions qui ne peuvent étre
résolus par un raisonnement rigoureux, scientifique ». Au sujet du sens
commun, nous pouvons citer Le Grand Larousse de la langue frangaise:
« Ensemble des opinions et des jugements qui s’imposent a la conviction de
tout étre raisonnable et que I’on ne met généralement pas en question ». Les
deux dictionnaires donnent bon sens comme le synonyme du sens commun
(mais pas, pour quelque raison inconnue, I’inverse). Pour bon sens, le T.L.F.
souligne également qu’il s’agit d’un « véritable nom composé auquel on peut
joindre une épithete ». Ici, je voudrais au contraire dissocier les composants des
deux termes afin de pouvoir, pour ainsi dire, les prendre au pied de la lettre.

Il serait faux de soutenir que ces deux notions ne jouent aucun rdle dans le
discours scientifique sur la langue. « Common sense », par exemple, est devenu
I’une des images de marque d’une certaine philosophie anglo-saxonne ou 1’on
parle méme de « common sense theories ». Le critere d’ « acceptabilité », utilisé
par plusieurs théories linguistiques, est également une maniere d’honorer le
sens commun. En sociologie, dans 1’éthnométhodologie de Schiitz et de
Garfinkel, le bon sens commun est 1’objet d’étude par excellence lorsqu’il s’agit
de comprendre comment nous faisons pour construire notre existence sociale
(voir Bange, 1992:23-27). Un autre exemple, avec des implications
significatives, est I'usage qu’en fait Sfez dans sa critique du « tautisme ». De
I’avis de Sfez, c’est aussi bien le bon sens que le sens commun — non pas vus
comme quelques activités simplistes de raisonnement moyen, mais comme un
processus de pensée complexe et multivalent — qui font obstacle aux tentatives
de réduire la communication humaine a n’étre rien d’autre qu’un systeme auto-

* Thierry s’exprime dans des termes semblables au sujet des rapports entre la représentation
et lacommunication : « il n’y a donc pas de communication sans représentation. Mais il n’y a
pas non plus représentation sans communication [...] ; la représentation est inséparable de ce
qui lui donne son existence sociale » (1983:18)

36



reglé, fermé sur soi-méme, tautologique, a I’image de 1’ ordinateur (voir pp.
444-448). La validité de ces remarques a d’ailleurs été confirmée de facon
éclatante par I’échec des tentatives de produire de I’intelligence artificielle a
partir des régles formalisées. Comme le résume Dreyfus : « As it turned out,
though, it was much harder than anyone expected to formulate, let alone
formalize, the required theory of common sense. [...] Almost everyone now
(with one exception we will deal with later) agrees that representing and
organizing commonsense knowledge is incredibly difficult (1992:xi et /3).°

Les théories relativistes et 1’arbitraire du signe

Dans la plupart des disciplines scientifiques du langage, cependant, la valeur du
sens commun, comme instrument de travail, comme concept théorique ou
comme donnée empirique a confronter aux théories, n’est guére reconnue, si
elle n’est pas explicitement rejetée. On pourrait méme dire que le dénominateur
commun des théories relativistes, sceptiques et subjectivistes est le peu de poids
qu’elles accordent a I’expérience « ordinaire », quotidienne, vécue et immédiate
de la langue et de la réalité.

Ce qu’on appelle parfois le subjectivisme ou le scepticisme sémantiques n’est
cependant pas un courant ou une école homogénes.” Ceux qui y adherent
appartiennent aux mouvements les plus divers et les professions de foi peuvent
étre plus ou moins explicites, plus ou moins extrémes. Mais si 1’on devait
mettre des étiquettes, le plupart des missionnaires du relativisme semblent avoir
été recrutés dans les rangs du structuralisme, de 1’herméneutique, de la
sémiotique et du déconstructivisme. Comme 1’a souligné Currie, cependant,

® Dans son article « Understanding Natural Language », Haugeland montre & mon avis d’une
maniere tout a fait convaincante que le bon sens, qui est nécessaire a toute compréhension,
est un phénomene bien plus complexe et subtil que ne laissent entendre les ingénieurs de
I’intelligence artficielle (du moins ceux de I'IA sérielle classique). Surtout, Haugeland
montre que la compréhension est loin d’étre uniquement une question de manipulation et de
construction des descriptions symboliques formelles : les seuls procédés que connait un
ordinateur.

7 Techniquement, on devrait sans doute distinguer avec Hermerén (1988:252), qui s’appuie
sur Margolis (1986) et sur Rorty (1979), entre le subjectivisme et le relativisme. Mais méme
s’il est vrai qu’on peut défendre le subjectivisme sans €tre relativiste, tout comme I’inverse,
dans la pratique (philosophique s’entend!), ces deux positions épistémologiques marchent
souvent main dans la main. En effet, si on situe la connaissance uniquement dans la
conscience du sujet, le processus du contrdle intersubjectif devient certainement plus
hasardeux. Le subjectiviste a donc tendance a adopter une épistémologie — sinon
nécessairement une ontologie — relativiste.

37



« this doctrine derives ultimately from Saussure’s doctrine of the arbitrariness
of the sign » (1990:4).

Tout en révolutionnant notre conception de la langue, la thése de Saussure
des rapports arbitraires entre le signifiant et le signifié a certainement aussi
provoqué beaucoup de confusion. Le mot arbitraire laisse entendre que tout est
possible. Rien n’est plus faux. Prenons le cas le plus simple : deux locuteurs se
mettant d’accord pour désigner un objet (signifié, concept, etc.) particulier par
le son « hua ». L’idée de Saussure est on ne peut plus simple: au lieu de « hua »,
les deux locuteurs auraient aussi bien pu désigner 1’objet (le signifié, le
concept, etc.) en question « uah ». Entre I’objet et le mot, ou entre le signifiant
et le signifié, il n’y a aucun rapport organique ou nécessaire ; il s’agit d’une
pure conventionrésultant d’un accord commun.! On peut donc dire que le sens,
si par sens nous entendons grossierement le rapport entre tel signe et tel objet
(signifié, concept, etc.), est le résultat d’une décision commune.

Une fois cette décision prise, cependant, le rapport entre le signifié et le
signifiant ne peut guere étre qualifié d’arbitraire. A priori, il est vrai que tout
signifiant peut désigner n’importe quel signifié ; a posteriori, c’est plutot le
contraire qui est vrai. En principe, bien sir, I’arbitraire est toujours la, dans la
mesure ou nous pouvons (dans un certain sens, et a préciser évidemment)
revenir sur notre décision si besoin en est. Mais tant que la décision reste en
vigueur, tant que ’accord d’origine est honoré, le sens du son « hua », dans la
pratique concrete de la communication verbale, n’a rien d’arbitraire.

On voit ol est le nceud gordien dans cette maniere de concevoir le sens : dans
la possibilité, s’il en existe, de nous mettre parfaitement d’accord sur quoi que
ce soit, c’est-a-dire dans la possibilité d’arriver a une connaissance d’autrui
intersubjectivement controlable — du moins sur certains points. La question
fondamentale est donc, avec les mots de Chomsky, qui, on le sait, réchigne par
ailleurs a reconnaitre la validité du critere intersubjectif du sens dans 1’analyse
linguistique : « How do we determine whether somebody else has a mind like
ours? » (1988:722).

L’on sait aujourd’hui que Saussure laissa des notes ou il suggérait que le
sens, compris comme le rapport entre le signifié et le signifiant, était motivé
plutdt qu’arbitraire (voir, par exemple, Bergez et. al, 1990:165-6 ; Kronning,
1994:66-68 ; Hagege, 1986:346). Certains linguistes ont interprété ces
suggestions comme une contradiction dans les termes. Dire que le sens esta la
fois motivé et arbitraire est bien s{ir une solution peu élégante. Dans les faits,
cependant, cette solution ne 1’est pas — si seulement nous distinguons bien

® On remarquera cependant que le fait méme que tel objet, plutdt que tel autre, se voit
attribuer une certaine forme linguistique est loin d’étre « arbitraire ».

38



entre ce qui est vrai a priori et ce qui l’est aposterior?® .

La portée et les enjeux des theses relativistes et subjectivistes

Dans la plupart des variantes du relativisme sémantique on trouve affirmé la
these qu’il ne peut y avoir, pour une suite linguistique donnée, un sens stable et
déterminé qui serait commun au locuteur et au récepteur. Cette doctrine
« affirme », selon Baylon et Fabre, « que si le sens existe, il est donné par le
sujet individuel, pour lui seul. Chacun interpréte, avec son propre code, un
discours qui n’a pas un sens mais une pluralité de sens » (1978:17). Comme le
remarquent a mon avis correctement les deux auteurs, « ce subjectivisme
débouche sur le theme de I’impossibilité de toute communication » (idem.).

Au fond, bien siir, c’est cette question, la possibilité de la communication
entre deux ou plusieurs étres humains (y compris la communication entre deux
linguistes ou entre deux philosophes!) qui est posée chaque fois qu’on souleve
le probleme du sens. Le fameux débat — ou plutdt dialogue de sourds — entre
Derrida et Searle au sujet de la bonne interprétation des théses pragmatiques
d’ Austin peut donc &tre vu comme une discussion sur les limites et les
possibilités de compréhension entre deux étres humains'®. En pratique, bien sir,
les deux auteurs doivent croire a la possibilité ultime de la communication
écrite, a moins que Derrida soutienne pour sa part que personne ne peut
véritablement comprendre ce qu’il professe dans ses nombreux livres, articles et
conférences''.

Il n’en reste pas moins qu’il y a un paradoxe dans les théses relativistes. En
effet, ceux qui les défendent prétendent ou présupposent qu’il y a au moins un
sens « objectif » et déterminé, plus précisément celui de la formulation méme
de la these subjectiviste et/ou relativiste. Cet argument, que j’ai déja utilisé ci-

N

° Rappelons que E. Benveniste (1966:49) a justement remarqué & propos de la thése
saussurienne de 1’arbitrariété du signe qu’on pouvait tout aussi bien considérer le rapport
entre le signifiantet le signifi€ comme nécessaire, puisque celui-ci, une fois établie, s’impose
aux usagers, contraints d’accepter tels quels les signes en usage dans leur communauté (voir
aussi Baylon & Mignot, 1995:21).

°débat au cours duquel il faut dire que malheureusement ni I’un ni I’autre ne firent preuve de
bonne volonté excessive; voir Norris, 1991.

" 11 est, cependant, facile d’avoir des doutes sur la volonté communicative de Derrida. Voila

ce qu’il déclare dans une interview récente : A la question de savoir « s’iln’y a donc pas un
message? » dans sa philosophie, Derrida répond par un « non » lapidaire. A la question de
savoir « s’il y adu normatif? », il répond en revanche : « Bien siir, il y ena, il n’y a que ¢a »
(1991:29).

39



dessus, a été formulé par E.D. Hirsch, I’un des rares théoriciens a avoir défendu
I’existence possible d’un sens déterminé et intersubjectivement reconnu :

Whenever I am told by a Heideggerian that I have misunderstood
Heidegger, my still unrebutted response is that I will readily (if uneasily)
concede that point, since the concession in itself implies a more important
point, namely, that Heidegger’s text can be interpreted correctly, and has
been so interpreted by my accuser. /.../ I was once told by a theorist who
denied the possibility of correct interpretation that I had not interpreted his
writings correctly (1976:6).

Cette contradiction a été relevée par d’autres encore. Voila comment le décrit
Sfez :

Les théories les plus avancées ont beau jouer de la prospective et de la
fiction, elles sont elles-mémes prises dans ce qu’elles énoncent. Si la réalité
est devenue une notion sans contenu réel, si le message n’a plus de sens,
s’iln’y a plus de frontiéres entre le dehors et le dedans, si 1’ expression elle-
méme devient une construction creuse puisqu’elle ne peut que se répéter
indéfiniment comme son méme, sans différences, alors le message de ces
prophétes est a traiter de la méme maniére. Ils n’ont pas plus de réalité ni
de poids pour dire ce qui se passe que n’en a aucun des autres messages qui
diraient le contraire... Puisqu’ils ne diraient rien » (op. cit., p. 147-8).

Norris, s’appuyant sur Ellis, remarque de méme :

There is another fairly obvious logical problem here, since if these critics
are right (whatever that could mean) — if texts are indeed open to any
number of readings with no possible appeal to standards of validity or truth
— then they can hardly complain that opponents have got them wrong, or
that attacks on deconstruction amount to nothing more than a species of

40



reductive travesty (1991:189)".

Il est en effet significatif — et suspect me semble-t-il — qu’aucun des partisans
des theses subjectivistes et relativistes n’aient discuté sérieusement les
implications de ces arguments pourtant fondamentaux (excepté Margolis,
1991). S’il n’y a pas de sens intersubjectivement invariable, on ne voit pas en
raison de quoi un relativiste invétéré pourrait prétendre a la validité générale de
sa these. Autrement dit, si la theése radicale du relativisme sémantique est
valide, le sens méme de cette theése se dissout sous sa propre vérité.

Il est grand temps de donner quelques exemples afin d’éviter d’étre taxé a
mon tour d’avoir mal interprété les theéses critiquées. Commencons avec la
formule lapidaire de van Forster, théoricien de la communication, cité par Sfez :
« rien n’est (ne peut étre) communiqué » (1992:84). Dans un article sur 1’étude
de la réception empirique de la littérature, Plantinga déclare : « Unfortunately,
we cannot assess meaning — meaning is private » (1992:225). Le linguiste
Bange, qui semble par ailleurs croire a la possibilité de la communication
réussie, déclare : « On ne peut jamais étre certain de ce que veut dire un
locuteur au moyen d’une énonciation » (1992:147). Bachmann ez al. lui font
écho : « La recherche mutuelle d’information ne peut étre que conjecturelle »
(1981:127-8). Vion, qui n’a par ailleurs rien d’un sceptique sémantique, écrit
pourtant : « Il en résulte que I’intercompréhension n’est jamais que partielle »
(1992:44).

2 Eco, dans Les limites de !’interprétation, nous offre encore une variante du méme
argument, seulement avec plus d’humour : « En 1984, Derrida m’écrivit pour m’informer
qu’il créait un Collége International de philosophie et me demander une lettre de soutien. Je
parie que Derrida assumait que :

— je devais assumer qu’il disait la vérité

— je devais lire son programme comme un message univoque, tant pour le présent (état de
fait) que pour le futur (intentions du soussigné) ;

— la signature requise au bas de ma lettre devrait étre prise davantage au sérieux que celle de
Derrida a la fin de ”Signature, événement, contexte” (Derrida 1972).

Evidemment, la lettre de Derrida aurait pu prendre & mes yeux d’autres significations,
m’engageant a me lancer dans des conjectures soupconneuses sur ce qu’il voulait ”me faire
entendre”. Mais toute autre inférence interprétative (bien que paranoiaque) aurait été fondée
sur la reconnaissance du premier niveau de signification du message, le niveau littéral. »
(1992:34).

Ailleurs dans le méme ouvrage, Eco releve le méme type de paradoxe dans I’interprétation
que fait Derrida de Peirce (p. 376). Il est vrai, comme le souligne Eco, que Derrida peut
toujours répondre qu’il n’a que faire de la « bonne » interprétation de Peirce. Cependant, s’il
n’y a pas quelque sens déterminé et invariant chez Peirce, on ne voit pas en raison de quoi
Derrida peut invoquer la théorie de Peirce comme un argument a ’appui de sa propre
théorie.

41



Dans la conclusion a sa these sur la fiction comme acte textuel, Steffensen
affirme de maniére péremptoire que : « The reader in his function as receiver
cannot reach the sender and his intentions beyond the text, since language is not
medium for transmission of information... » (1991:362). Fish, en parlant de
Iinterprétation littéraire, nous fait savoir sans ambiguité que « The objectivity
of the text is an illusion, and moreover, a dangerous illusion » 1980:82). Méme
si le philosophe Quine est d’avis que « language is where intersubjectivity sets
in » et que « communication is well named » (1992:44), il soutient en méme
temps que 1’intersubjectivité, dans le domaine du sens, est soumise a une
indétermination fondamentale : « What the indeterminacy of translation shows
is that the notion of propositions as sentence meanings is untenable. What the
empirical under-determination of global science shows is that there are various
defensible ways of conceiving the world » (idem., p. 102). Gadamer, I’un des
peres fondateurs de I’ herméneutique, écrit pour sa part que « le fait que ’ccuvre
d’art représente un défi lancé a notre compréhension parce qu’elle échappe
indéfiniment a toute explication et qu’elle oppose une résistance toujours
insurmontable & qui voudrait la traduire en 1’identité du concept » (1991:17).
Finalement, dans une « analyse » du concept de la nature chez Rousseau, de
Man exprime sans ambages 1’avis que toute fixation d’un sens n’est qu’un
leurre’ : « Deconstruction engenders endless other 'natures’ in an eternally
repeated pattern of regression » (1979:249)",

Comme on peut le constater, ces opinions sont exprimées comme des vérités
de validité générale. Goodheart, déja cité, remarque a ce propos: « It is a
curious fact that contemporary critics who argue for the indeterminacy of the
text often assert their own views with remarkable confidence, even arrogance »
(1984:86). En effet, on trouve rarement quelque réserve, un « peut-étre », un
« dans la majorité des cas », un « souvent » ou méme la précaution de parler en
termes d’ « hypotheses ». On ne voit nulle part précisé un domaine de validité
particulier ou une restriction sur la portée des théses défendues. S’il est vrai,
comme 1’ont affirmé certains interprétes de Derrida, que sa critique porte en
premier lieu sur la pensée binaire et rationaliste dans le domaine de la
philosophie et non pas sur le discours pratique et quotidien, pourquoi Derrida ne
le dit-il pas clairement, au lieu de laisser planer des doutes qui ont créé les
conflits interprétatifs qu’on connait? Lorsque van Foerster déclare que rien ne
peut étre communiqué, ne se rend-il pas compte que cette formulation invalide
également, pour prendre encore un exemple, ’effort de chaque instituteur qui
partout dans le monde fait de son mieux pour apprendre a lire a ses éleves?

 Celui qui me soupgonne toujours de défigurer ou de radicaliser les théses relativistes pourra
lire la défense mesurée du relativisme épistémologique due a Margolis, 1991.

42



A cela s’ajoute le fait que, méme en accordant aux relativistes le bénéfice du
doute, on ne voit vraiment pas comment on pourrait soutenir sérieusement que
ces theéses sont actuellement autre chose que des théories qu’il reste a
confronter aux données empiriques. Pour dire les choses noir sur blanc : si
certains relativistes et sceptiques sémantiques radicaux étaient conséquents avec
leurs propres theses, telles que celles-ci sont souvent formulées, ils devraient
renoncer au langage. S’ils ne le font pas, on peut légitimement leur demander
des comptes et les prier de préciser en vertu de quels criteres d’intersubjectivité
ou d’objectivité ils prétendent a la validité générale de leurs theéses. S’ils sont
d’avis que la communication authentique est en principe possible, méme s’ils
pensent aussi que, dans la pratique, elle ne se réalise qu’exceptionnellement,
qu’ils le disent. Car si nous pouvions nous mettre d’accord sur cela, c’est-a-dire
sur le fait que la réussite communicative est une question de degré, nous
aurions au moins jeté les bases pour une discussion constructive et fructueuse.

Vu sous cette angle, il est consternant de constater & quel point les theses
relativistes, au statut « seulement » théorique, ont pu acquérir une telle autorité
dans les milieux universitaires, particulierement aux Etats-Unis dans le domaine
de la critique littéraire et dans celui de I’épistémologie. A Goodheart, se
demandant quels sont « the prospects for the recovery of an effective humanist
discourse in the contemporary American academy », on se voit obligé de
répondre « Not very good » (1991:198).

Mais le mal ne frappe pas seulement de I’autre c6té de 1’ Atlantique. En effet,
tout se passe comme si la theése relativiste est en train d’acquérir partout une
priorité épistémologique sur les théories d’inspiration intersubjectiviste et
objectiviste. Marsonet, dans un article admirable sur le relativisme ontologique
de Quine, parle du « anti-realist stance currently flourishing in philosophy of
science » (1993:283). En effet, par certains cotés, I’épistémologique
philosophique prend de plus en plus les apparences d’une théorie du non-savoir
et la théorie de la communication celles d’une théorie de la non-
communication. A la métaphore « tautiste » décrite par Sfez, il faudrait donc
ajouter les métaphores selon lesquelles « Tout est relatif » et « Tout est
subjectif »".

C’est sans doute en raison de la suprématie paradigmatique du relativisme

* On trouve partout et (trop) facilement des symptdmes de cette mentalité. Récemment, une
de mes étudiantes, au cours d’une discussion de ces questions, m’a affirmé qu’elle avait
entendu dire et répéter depuis I’dge de quatre ans que « tout était relatif », aussi bien a la
maison, a I’école que dans les livres! J’ai découvertil y a peu sur un paquet de café moulu
I’'un de ces bons mots qu’on trouve parfois collés sur les emballages pour le bénéfice de la
vie intérieure du consommateur. Celui-ci disait : « On décide soi-méme ce que la réalité doit
étre ».

43



qu’on peut voir quelqu’un comme Ngjgaard, qui par ailleurs n’a rien d’un
relativiste, écrire, pour ainsi dire en passant : « Stricto sensu, deux étres
humains uniques ne peuvent pas communiquer » (1993:109)". Ironiquement, il
arrive méme a Sfez de tomber dans le piege. Partant de la théorie de Winograd
et de Searle selon laquelle « la parole, pour étre comprise, exige un contexte qui
ne soit pas seulement un ajout, mais qui soit constitutif de la signification »,
Sfez cite en exemple « Tu es idiot de me faire un cadeau » (p. 448). Il interprete
d’abord cette phrase comme « un remerciement, assorti de pudeur ». Ensuite,
cependant, il tire la conclusion que « le sens d’un énoncé ne tient pas a ce qui
est effectivement prononcé ». Certes, il nuance cette affirmation catégorique en
faisant appel a la distinction de Ducrot entre signification (sémantique) et sens
(pragmatique), mais cela ne change pas I’absurdité de la derniere conclusion.
En effet, si le sens (dans 1’acception de Ducrot) ne tenait pas aussi et
essentiellement a ce qui est effectivement « prononcé », on aurait pu remplacer
la phrase citée ci-dessus par n’importe quelle autre phrase, par exemple : « La
porte est 1a! » ou « Tu sais que ta femme ne t’aime plus ». Non, le contexte
n’est pas tout-puissant comme on a tendance a le laisser entendre depuis un
certain temps (voir également Rey-Debove, 1978:92-3 et 111-2; Mahmoudian,
1982:200-2; Eco 1992:165-66).

J’avoue pour ma part avoir beaucoup de difficultés a comprendre comment
des theses qui jusqu’a preuve du contraire n’ont qu’un statut théorique peuvent
I’emporter si fortement sur notre expérience vécue qui, précisément, est la seule
réalité, la seule donnée, qu’on puisse confronter aux théories dans le domaine
du langage et de la communication. Prenons un seul exemple : mettons que
j’envoie une télécopie (plutdt qu’une lettre pour éviter le reproche de défendre
des theses rétrogades) ol je passe une commande de certains articles et que
deux semaines plus tard je recois exactement les articles commandés. N’est-ce
pas la la preuve suffisante que la communication par écrit est possible en
principe, méme si, évidemment, elle ne se réalise pas toujours?

Si certains relativistes ne veulent pas hélas reconnaitre le statut d’évidence a
ce genre de données, la seule explication qui me paraisse plausible est que la
popularité des théories relativistes reflete une dégradation dans la
communication humaine, non pas théoriquement, mais concretement.
Autrement dit, méme si les théories relativistes et le « tautisme » donnent une
image seulement partielle — et partiale — de la capacité virtuelle des étres
humains a communiquer, il se peut néanmoins que ces théories traduisent un
malaise communicatif réel dans la société contemporaine.

* Et sans y croire lui-méme d’aprés une communication personnelle.

44



C’est, on I’a vu, ’opinion et la crainte de Sfez. Garcia Berrio, dans sa
synthese récente Teoria de la literatura (1989), lui fait écho : « Seguramente
algunas censuras y sintomas des desencanto critico de hoy tengan que ser
valorados como consecuencias o incluso como respuestas a los sentimientos de
inutilidad y desamparo que en todo el mundo ensombrecen los estudios de
letras » (p. 15-6). Dans un autre contexte, celui de la psychologie cognitive,
Shotter remarque : « For the very nature of our social psychological interaction
with each other has created within us our sense of ourselves as wholly
psychologically alone » (1991:60). Finalement, nous pouvons citer Robin
lorsqu’elle parle des courants culturels actuels :

11 s’agit d’une culture de I’éphémere, de la simultanéité, de I’inachévement,
du flash, du spot, du clip, du flux, du direct ou du speudo-direct, isolant
I’individu dans les multiples formes et processus que G. Lipovetsky a
appelés « I’ere du vide » ; culture qui constitue 1’ordinaire postmoderne de
la quotidienneté » (1989:45-6).

Si ces affirmations décrivent I’état actuel des choses et des sentiments, cela est
a mon avis extrémement préoccupant. Traduit en termes de psychiatrie, comme
on le verra plus loin, le diagnostic ne peut €tre que le patient a attrapé une
schizophrénie collective.

En effet, 1a ou, auparavant, les philosophes et les linguistes se divisaient au
sujet de la bonne explication du fait admis qu’il était possible de communiquer,
la division se fait désormais entre ceux qui persistent a croire que nous pouvons
communiquer et ceux qui le nient. En 1960, répondant a la question de savoir
quel était le probleme scientifique concernant la communication, Schaff a pu
écrire : « Non pas le probleme métaphysique, a savoir si la communication est
possible. Sans aucun doute elle est possible car nous la rencontrons partout.
[...] Le probléeme scientifique qui se pose alors est le suivant : comment, de
quelle maniére a lieu la communication » (p. 188).

Aujourd’hui, en revanche, les discussions et les controverses portent bien sur
le si. Le paradoxe veut que ce recentrage du probleme coincide avec le
développement inout des moyens techniques de communication. Comment cela
est-il explicable, sinon qu’en supposant que le scepticisme communicatif et le
développement inoui des puissants moyens techniques de « communication »
refletent le méme mal, celui d’une dégradation de la qualité et du degré de
communication authentique et véritable entre les étres humains; dégradation qui
peut a son tour €tre due a I'avalanche d’informations qui est en train de nous

45



asphyxier et de nous noyer'®?

Si le relativisme et le subjectivisme sémantiques restaient cantonnés dans le
domaine des spéculations théoriques plus ou moins universitaires, ce ne serait
peut-étre pas trop grave. Ce qui l’est, cependant, c’est que ces doctrines
commencent a ébranler notre sens...commun et notre bon sens ordinaire. J’en
citerai un seul cas — révélateur — tiré de ma propre expérience.

Il n’y pas si longtemps, je discutais le probleme du sens avec un de mes amis.
Il venait d’écrire un manuel a I’usage de ceux qui voulaient se lancer dans des
projets pour aider les jeunes en difficulté. Dans cet ouvrage, mon ami racontait
ses expériences au cours de ses expéditions vers le Nord de la Suede avec trois
ou quatre « voyous » prétendus irrécupérables. I1 décrivait les conflits qui
étaient survenus, donnait des conseils sur 1’équipement et expliquait les raisons
pour lesquelles tel projet fut un succes et tel autre un €chec.

Notre discussion portait naturellement sur la meilleure maniere de faire
comprendre au lecteur potentiel ce que mon ami voulait dire. Seulement voila,
dans sa préface, il défendait en méme temps I’idée de la quasi-impossibilité de
toute communication, de la relativité de tout sens et par conséquent (mais sans
le dire) de la solitude fondamentale de chaque étre humain.

Lorsque je lui ai demandé s’il n’y avait pas contradiction entre son projet
d’écrire un livre et le scepticisme sémantique exprimé dans la préface, il m’a
répondu que non, avec I’argument que la communication est toujours imparfaite
et que nous ne pouvons jamais savoir avec certitude si une tentative de
communication a réussi (je dois souligner que mon ami n’a jamais lu un seul
livre de linguistique ou de la philosophie du langage). Je lui ai demandé alors si
I’idée mé&me de la communication n’était pas d’essayer de se faire comprendre,
plutdt que de consacrer du temps a essayer d’exprimer par la langue ce que, de
toute facon, nous ne pouvons pas communiquer par cette méme langue.

Cet argument ne 1’a pas ébranlé. Au contraire, il m’a raconté avec un certain
amusement que je n’était pas le seul de ses amis a l’avoir dit. Il avait
notamment un ami, Peter, qui défendait avec force les mé€mes idées que moi.
Mon ami me racontait comment Peter, & I’entendre exprimer sans vergogne
I’impossibilité de toute communication véritable, avait renversé la table de
cuisine en chéne massif sur lui.

Mon ami en riait, mais il n’en tira pas laconclusion évidente que Peter I’avait
parfaitement compris, et donc que la communication par la langue avait au

' Pour I’écrivain argentin Ernesto Sdbato, ce phénomeéne est particulicrement visible aux
Etats-Unis : « El pafs donde mayor es la comunicacion electrénica es también el pais donde
mds grande es la soledad de los serer humanos » (1987:144).

46



moins été possible sur ce point précis.

Peter, précisons-le, est aveugle.

Cette petite histoire est aussi vraie qu’elle est révélatrice et de portée
théorique. D’une part, elle constitue un argument de poids contre la thése
subjectiviste et relativiste sous sa forme (théoriquement) radicale. D’ autre part,
elle montre que le fait de nier la possibilité de toute communication a également
des implications morales. Ce point encore a été fait par Hirsch déja cité : « Thus
I concede that authorial intention is not the only possible practical norm for a
cognitive discipline of interpretation. The choice of an interpretative norm is
not required by the “nature of the text”, but, being a choice, belongs to the
domain of ethics rather than the domain of ontology » (op.cit., p. 7). Autrement
dit, s’il est peut-étre vrai, dans un certain sens, que nous pouvons « choisir » de
ne pas communiquer, ce choix n’est pas innocent. Par rapport a Peter qui est
aveugle, il me semble décidemment plus moral de concentrer ses efforts sur les
conditions nécessaires a la communication heureuse, comme le fait Searle,
Grice, Habermas et quelques autres, plutot que d’essayer a tout prix de spécifier
et de décrire, par la langue, ce que nous ne pouvons pas communiquer dans
cette méme langue.

En effet, on voit rarement les relativistes discuter les implications humaines et
morales de leurs theses. Il n’y a pas si longtemps, je regardais a la télévision un
documentaire produit par le BBC sur I’exceptionnel travail de médiation fait par
les Norvégiens pour rapprocher Israél et OLP. Ce qui ressortait clairement de
cette émission, ¢’était 1’importance accordée aux questions sémantiques.
Chaque mot devait étre pesé comme si c’était de 1’or pur, chaque sens devait
tre juste, précis et commun, chague parole avait pour but d’assurer et de
renforcer 1’intersubjectivité. Face a un tel exemple émouvant, certaines théories
d’inspiration sceptiques et relativistes me semblent particulierement déficientes.

Les paradoxes du concept du sens

Cependant, la contradiction inhérente a la thése relativiste n’est en fait qu’un
cas particulier d’un paradoxe plus fondamental. En effet, il semblerait que toute
interrogation sur le sens reléve d’une certaine maniére du paradoxe et de la
tautologie. Considérez d’abord la question: « Est-ce que le sens existe? ». Il doit
gtre évident que nous ne pouvons y répondre que par I’affirmatif. Si nous ne
comprenons pas la question, nous pourrions peut-étre prétendre que le « sens »
n’existe pas. Seulement, on ne pourra pas le dire. Logiquement, celan’a pas de

47



sens de dire que le sens n’existe pas. C’est en quelque sorte un non-sens. Si
donc nous comprenons 1’affirmation que « le sens n’existe pas » — méme si
nous sommes tentés de la rejeter — nous avons en réalité admis que le sens
existe et non pas le contraire. Ce paradoxe n’est pas non plus résolu si, comme
I’a fait un de mes collégues, on répond qu’on « ne sait pas » ce que signifie
« sens ». En effet, cette réponse prouve que la personne a au moins compris
qu’il s’agissait d’une question, ce qui est déja admettre I’existence de ce
« sens » que la personne disait « ne pas comprendre » (on connait la fameuse
question de Wittgenstein, encore une variante du méme paradoxe : « Qu’est-ce
qu’une question? »).

Ce probléme n’est pas nouveau. Ce n’est qu’une variante des « énigmes »
référentiels que Russell a essayé de résoudre avec sa célebre théorie des
descriptions définies (Russell, 1905; voir aussi Kleiber, 1981). Le probleme est
le suivant : comment, se demande Russell, pouvons-nous dire que « Pégase
n’existe pas » alors que nous « savons » que Pégase n’existe pas? Ou, comment
pouvons-nous nier 1’existence de quelque chose dont I’existence est déja
présupposée par le fait méme d’en parler? Ou encore, comment se fait-il que
cette phrase dénotante qui ne dénote rien est parfaitement compréhensible et a
du sens? Cela vaut évidemment aussi pour notre question sur 1’existence du
sens. Pour nier I’existence du sens ou de Pégase, nous devons en effet
présupposer qu’il existe, d’une maniere ou d’une autre, quelque chose qui
s’appelle « sens » et « Pégase ».

Je n’entreraini dans les détails de la solution proposée par Russell, ni dans les
discussions qui en furent le résultat et qui continuent jusqu’a nos jours (voir
Kleiber, 1981:175-220; von Wright, 1965:117-127; Fuchs, 1980:52-104 ;
ajoutons cependant qu’a mon avis Kleiber a résolu le probleéme d’une maniere
satisfaisante en ce qui concerne la langue naturelle). Mais ce qui est important a
noter, c’est que toutes les solutions proposées, que ce soit par des philosophes
comme Frege et Strawson, ou par un linguiste comme Kleiber, sont fondées sur
le sens de la description définie. C’est cela méme qui a incité von Wright a dire
que « qu’on doit d’abord connaitre les conditions sous lesquelles une
proposition a du sens avant de pouvoir poser la question des conditions de sa
vérité » (1965:74).

Mais si on peut résoudre les antinomies référentielles en faisant appel au sens
et a la fonction référentielle virtuelle, notamment du verbe exister (voir Kleiber,
1981:90-3), que faire des paradoxes qui sont en quelque sorte internes au sens
meéme, et plus particulierement de la présupposition existentielle qui semble
découler de la notion du sens elle-méme? En effet, si I’on compare les phrases

48



« Pégase n’existe pas » et « Le sens n’existe pas », la présupposition
existentielle est en principe la m&me. Dans les deux cas nous voulons nier
I’existence de quelque chose dont I’existence est déja présupposée. A cela
s’ajoute le fait difficilement niable qu’il suffit d’ouvrir n’importe quel
dictionnaire pour se convaincre que les mots « sens » et « Pégase » ont une
forme d’existence, au moins comme réalité linguistique. Mais ce n’est certes
pas a cela qu’on pense lorsqu’on asserte que quelque chose n’existe pas. Ce que
I’on veut nier, c’est qu’ils existent dans le monde extra-linguistique. Si
cependant on peut s’imaginer un mode d’existence pour Pégase comme
représentation mentale collective, a quoi pourrait référer le terme de « sens »
dans le monde extra-linguistique? Autrement dit, s’il est vrai que « 1’utilisation
référentielle découle de la présupposition existentielle » (Kleiber, 1991:212), il
devrait étre possible de penser un mode d’existence pour le référent du terme en
question.

Mais si nous disons de tel mot ou de telle phrase qu’ils ont du sens, cela ne
signifie pas que le terme de « sens » réfere a ce mot ou a cette phrase de la
méme maniere que Pégase référe a « Pégase ». Le terme de sens référe a autre
chose qu’au mot ou a la phrase en question. Mais a quoi?

La premiére chose qu’on peut noter est que nous utilisons I’article partitif ou
I’article indéfini lorsque nous disons d’un énoncé qu’il a « du sens » ou « un
sens ». On pourrait donc dire que la langue naturelle indique que 1’énoncé
posséde une partie de ce a quoi référe le terme générique « le sens ». Il est
significatif que nous n’acceptons pas des phrases comme « *cet énoncé a le
sens », « *c’est le sens » ou « *il y a le sens ». Seul « le sens de quelque
chose... » est acceptable. Nous pouvons demander « quel est le sens de quelque
chose », mais non pas en termes absolus « ¥Quel est le sens? ».

Selon R. Martin : « L’idée partitive, a peine esquissée, s’exerce sur un “objet”
appréhendé intensionnellement, c’est-a-dire en dehors d’une perspective
véritablement référentielle » (1992:188). Si on accepte cette analyse, on
pourrait dire que la langue naturelle, en ayant recours a ’article partitif au sujet
du « sens », écarte par la la question de sa référence. Cela ne nous aide pas
beaucoup cependant, car si la langue appréhende le concept de sens
« intensionnellement », c’est-a-dire, en gros, en termes de son sens méme, nous
retrouvons nos difficultés intitiales. En effet, la question « Qu’est-ce que le
sens? » n’est pas une question sur le référent du « sens ». C’est une question
sur... le sens du « sens ». Mais cela est encore une question impossible, tout
comme la question acceptable avec le génitif : « Quel est le sens de “’sens”? ».

Le probleme reste donc entier. A quoi réfere le terme générique « le sens »?

49



Ou quel est le sens du « sens »? D’un coté, il semble impossible de trouver un
référent du mot de « sens », que ce référent soit intra-linguistique ou extra-
linguistique. De I’autre, si nous nous bornons a poser la question sur le sens du
« sens », sans faire intervenir la référence, virtuelle ou actuelle, nous
présupposons la compréhension de ce qui doit étre défini.

On retrouve ce probleme a des degrés divers avec d’autres termes méta-
linguistiques, que ceux-ci appartiennent a la langue naturelle ou qu’ils soient
inventés artificiellement pour décrire la langue. Ainsi la question « Que signifie
“signifier”? » est logiquement tautologique. Nous ne pouvons poser ou
comprendre la question si nous ne « savons » déja ce que signifie « signifier ».
Ou considérons la question tant débattue de la synonymie, dont 1’existence
d’apres plusieurs théoriciens est nécessaire pour assurer I’existence d’un sens
déterminé, invariable et intersubjectivement reconnu (voir Hirsch, 1976:50-73).
Si nous posons la question « Qu’est-ce qu’un synonyme? », nous ne pouvons
que répondre par... un synonyme (ou, du moins, par une expression
synonymique). La seule autre possibilité est de dire que la synonymie — ou les
synonymes — n’existent pas, ce qui est un non-sens du point de vue
linguistique, car nous ne pouvons guere nier qu’il existe des termes comme
« synonyme » ou « synonymie ». Nous ne pouvons pas non plus nous sauver en
disant que ces termes existent, mais n’ont pas de sens. Tout ce que nous
pouvons dire, c’est que ces termesn’ont pas de référents dans la réalité qui, le
cas échéant, n’est rien d’autre que la langue elle-méme. Cela, cependant, est
une autre contradiction, étant donné que ces termes existent bel et bien dans la
langue naturelle. Et si nous donnons une définition d’un terme comme celui de
« synonyme », ou une description de son sens, nous avons créé en méme temps
un synonyme. S’il n’en existe pas d’autres, il en existe au moins celui-la.

Ajoutons que cela ne résout rien de remplacer « sens » dans les paradoxes ci-
dessus par un concept plus restreint comme « sens indéterminé », ou
« synonyme » par « véritable synonyme » ou « synonyme lexical ». Si nous ne
comprenons pas « déja » le sens des noms en question, il est évident que les
adjectifs ajoutés ne sont d’aucun secours pour la clarification du sens. Car
ajouter un adjectif a un nom incompréhensible reviendrait, par exemple, a dire
« X indéterminé » ou « véritable Y ». Le paradoxe devient d’ailleurs encore
plus troublant lorsqu’on considére les couples d’oppositions bipolaires comme
sens déterminé/sens indéterminé et sens unique/sens plurivoque. En effet, pour
comprendre le sens de ces oppositions, il faut en réalité « déja » admettre qu’il
existe au moins un exemple d’un sens unique ou déterminé, a savoir celui du
mot « sens » lui-méme, ce qui, justement, semble €tre infirmé par I’existence

50



méme de ces oppositions.

Le contrat sémantique et intersubjectif comme un remede
contre la folie et la solitude

Comment sortir de ces impasses et quelles sont les conclusions a tirer de ces
paradoxes? Que nous ne pourrons jamais, quasiment « par définition », savoir
ce qu’est le sens? Que nous ne pouvons pas penser sans admettre la réalité du
sens? Que le sens est constitutif de toute langue? Que le sens est indéfinissable
et irréductible a autre chose qu’a lui-méme? Qu’aucun langage, méme pas le
langage formel logique, ne peut exister sans axiomes et que « le sens » doit étre
vu comme 1’axiome de base de la langue naturelle?

Plus loin, je proposerai une solution pour sortir de ces paradoxes ; solution
qui, malgré tout, sera basée sur la référence présupposée du sens lexical du mot
de sens. Mais ce que 1’on peut déja dire, c’est que la notion méme du sens est
fondamentale et qu’il est non seulement stérile, mais également dangereux
d’essayer de remettre en question son existence. Déconstruire la notion méme
du sens n’est pas possible sans courir le risque de la dissolution de tout sens et,
par 1a, celui de la folie. Sfez montre bien ce qui peut arriver a force de laisser
les paradoxes du sens, de la vérité et de la réalité envahir et dominer non
seulement les théories « scientifiques », mais égalcment — et sans doute surtout
— le quotidien :

Le paradoxe est le symptdme d’une crise, ol, a ne pas dénouer le nceud
qu’il instaure, 1’individu perd son identité. [...] Le paradoxe devient
symbole d’une impuissance a se déterminer. Symbole, c’est-a-dire qu’il
retourne cette impuissance en la valorisant, organisant autour de lui des
cercles de contradictions non résolues qui valent comme style de pensée et
de vie. (1992:383-4)

Rappelons que de maniere caractéristique dans certaines formes d’aphasies et
de paranoias, les malades perdent la notion du sens, qu’ils viennent a douter de
son existence, qu’ils ne savent plus « ce que cela veut dire ». Certaines formes
de schizophrénie, plus particulieérement, sont souvent caractérisées comme des
pertes graves d’intersubjectivité et du sens... commun. C’est pourquoi beaucoup
de thérapies consistent a essayer de rétablir les liens intersubjectifs et
communicatifs qui peuvent exister entre les étres humains. Pour un théoricien

51



relativiste convaincu, de telles tentatives doivent sembler inutiles. A lui,
cependant, revient la charge de formuler d’autres thérapies plus efficaces et plus
humaines. Comme le dit Sfez encore : « Le travail du thérapeute est de
comprendre les troubles de la communication et de les réparer. Car, si la pensée
est née de 1’échec, la communication est un baume » (1992:248). Ou comme le
suggere Hagege, plus timidement il est vrai : « le langage est [...] peut-&tre un
obstacle a la solitude de I’homme » (1986:8)"".

Dans cette perspective, une remarque de Searle prend toute son ampleur et
toute son importance. Cette remarque se trouve dans un article ot Searle veut
montrer que méme la notion du sens « littéral », la notion qui s’apparente le
plus sans doute a la notion pure du « sens en lui-méme », n’a pas d’existence
objective, mais qu’elle est relative a un certain nombre de croyances et
d’assomptions implicites. Searle commente: « Pour la plupart des phrases du
genre ’le chat est sur le paillasson’, 'Bill est dans la cuisine’, etc., les
assomptions préalables sont si fondamentales et si omniprésentes que nous ne
les voyons pas du tout. Il faut un effort conscient pour les isoler et pour les
examiner et, soit dit en passant, lorsqu’on les isole, cela a tendance a produire
un énorme sentiment de géne et d’insécurité chez les philosophes, les linguistes
et les psychologues, ou du moins telle a été mon expérience » (1979:45; c’est
moi qui souligne).

Ce sentiment de géne et d’insécurité ne devrait pourtant pas nous étonner. Ce
que fait Searle ici, ce n’est pas seulement révéler « les assomptions préalables »
du sens dit littéral. C’est également déconstruire ou remettre en question un
sens que nous avons tacitement accepté comme étant en commun. Comme le dit
Sfez, se fondant en partie sur les theses mémes de Searle : « Il y a de I’indicible,
de Vimplicite. 1ls sont nécessaires au Désir, a la santé, a la reproduction »
(1992:177). Si la tentative de Searle d’isoler les assomptions présupposées et
implicites au sens littéral produit un sentiment de géne et d’insécurité, c’est
certainement par crainte des conséquences psychologiques que pourrait avoir
une rupture radicale du contrat sémantique et intersubjectif qui nous lie, plus
particulierement si la déconstruction n’est pas accompagnée d’une offre de

7 Ou comme le dit Sabato : « Ellenguaje (el de la vida, no el de los matemadticos), ese otro
lenguaje viviente que es el arte, el amor y la amistad, son todos intentos de reunién que el yo
realiza desde su isla para trascender su soledad » (1987:144 ; c’est moi qui souligne).

52



renégociations pour arriver a un nouvel accord®®.

Il y a d’ailleurs une certaine ironie dans les implications de cet article de
Searle. En effet, la « déconstruction » que fait Searle du sens littéral avait pour
premier objectif de lui servir d’argument contre les ingénieurs de I’intelligence
artificielle en leur montrant que 1’ordinateur ne pouvait jamais maitriser ou
apprendre le « back-ground knowledge » nécessaire au bon fonctionnement de
la langue naturelle. Ce que Searle semble avoir oublié, c’est que ce « back-
ground knowledge », tout en étant nécessaire a la construction et a la
compréhension du sens, n’est pas pour autant aléatoire, relatif ou subjectif. Il
est, comme le sens lui-méme, d’ordre intersubjectif. On ne peut donc pas
impunément le démonter. Comme le dit Vion dans La communication verbale :
« La congruence des systemes de référence est donc intuitivement postulé pour
la sécurité et la santé mentale de chacun » (1992:49)°,

® On remarquera cependant, avec Kleiber (communication personnelle), que la
« déconstruction » du sens effectuée par Searle porte uniquement sur le sens de 1’énoncé,
laissant de coté le sens lexical. Or, il doit étre évident que I’interprétation que fait Searle du
sens de I’énoncé présuppose par ailleurs une certaine stabilité sémantique au niveau du sens
lexical; stabilité qui limite le nombre d’interprétations possibles et intersubjectivement
acceptables. Apres tout, dans I’exemple de Searle le chat n’est pas un chien et le paillasson
n’est pas un plancher. Et méme si le sens lexical de la préposition « sur » offre un éventail
d’interprétations en énoncé, il reste aussi le fait évident que « sur », dans son sens virtuel et
intersubjectif, ne pourra pas étre remplacé par « sous » sans changement du sens de 1’énoncé.
*Selon, Derrida, Antonin Artaud est’un des rares écrivains qui a pu se libérer de la camisole
de force du logocentrisme. (1967:260). Seulement, Derrida ne semble pas avoir réfléchi un
instant sur les rapports possibles entre d’un c6té I’écriture d’Artaud et, de I’autre, sa folie et
son désespoir. Surtout, ni Searle ni Derrida ne paraissent avoir considéré les conséquences
qui pourraient étre le résultat de la généralisation de leurs déconstructions respectives a tous
les domaines de la communication humaine.

Eco, dans Les limites de [’interprétation, associe les courants postmodernistes a la
tradition de la pensée hermétique qui, selon Eco, est caractérisée par « un glissement
irrépressible du sens » et par une infinie d’interprétations possibles pour chaque texte
(1992:55). Or, Eco voit justement dans cette tradition un « syndrome pathologique » (p. 65).
Il écrit : « A la limite, on peut s’amuser a affirmer qu’il existe un rapport entre I’adverbe
alors et le substantif crocodile parce que — comme minimum — tous deux sont occurrents
dans la phrase que vous étes en train de lire. Mais il existe une différence entre
I’interprétation saine et ’interprétation paranoiaque : la premilre consiste a reconnaitre que
le rapport est minimum, la seconde a déduire de ce minimum le maximum possible. Le
paranoiaque ne se dit pas que alors et crocodile apparaissent curieusement : il commence a
s’interroger sur les raisons mystérieuses qui m’ont poussé a rapprocher ces deux mots-1a » (p.
65-6 ; c’est moi qui souligne).

53



Quelques premieres implications pour la sémantique

On peut rapprocher la discussion sur les paradoxes logiques de la notion du sens
a celle, plus générale, sur les termes méta-linguistiques d’ordre sémantique ;
sujet qui sera traité plus en détail dans I’article La Pensée binaire. En effet, les
termes méta-linguistiques représentent une régression infinie ott chaque terme
devra étre expliqué par un autre & un niveau supérieur (voir Rey-Debove,
1978:114). C’est cela qui a fait dire & Harris que : « le langage ne possede pas
de langage méta-linguistique extérieur dans lequel on pourrait définir ses
éléments et les relations entre celles-ci » (1991:3-4). Harris lui-méme en a tiré
la conclusion radicale que la langue doit &tre décrite sans faire appel ni au sens
des unités de la langue naturelle ni au sens des termes d’un quelconque
métalangage, en proposant une théorie fondée sur la théorie mathématique de
I’ information et donc sur la probabilité d’occurrence de telle ou telle unité avec
telle ou telle autre unité. On peut penser que la tentative des philosophes de
traduire la langue naturelle dans la logique des prédicats est une autre tentative
de méme nature pour sortir de I’impasse que constitue le caractere tautologique
des termes méta-linguistiques. De la méme maniére, il n’est pas interdit de voir
dans la critique déconstructiviste de la pensée « binaire » une autre tentative de
briser le cercle vicieux de la tautologie pour retrouver par la la « trace » d’un
discours originel authentique.

II me semble, cependant, que les tentatives de décrire — et surtout
d’expliquer — la langue sans reconnaitre 1’existence réelle du sens sont vouées
a I’échec. Déja, Kleiber a montré de maniére tout a fait convaincante que la
transcription logique de la langue naturelle ne peut pas se faire sans pertes, ou,
autrement dit, que la transcription logique ne correspond qu’en partie a notre
compréhension de la langue naturelle (op.cit.,, 1981). De la méme maniere,
Fuchs a montré comment « dans toute tentative d’illustration linguistique de
structures logiques, un certain nombre de “coups de pouce” sont donnés [...],
destinés a rendre les phrases plus naturelles » (1980:82). On pourrait dire que le
seul test de la validité de la transcription logique reste notre compréhension du
sens de la phrase « naturelle » transcrite. Autrement dit, si la transcription ne
rend pas compte de notre expérience immédiate du sens, c’est la transcription
qui est fautive, non notre compréhension du sens. Fondamentalement donc, tout
métalangage, qu’il soit sémantique ou extra-sémantique, doit passer par le test
du sens compris et produit dans la langue naturelle.

Cela semble avoir comme conséquence que la seule garantie de la pertinence
des termes méta-linguistiques est de correspondre étroitement a la langue

54



naturelle elle-méme, autrement dit, au sens... commun. Si par exemple, nous
analysons le sens du terme de vérité, il faut tenir compte du fait que la notion de
vérité existe bel et bien dans la langue naturelle et qu’elle est effectivement
employée par n’importe qui pour mesurer 1’adéquation des propositions par
rapport aux choses (concepts, etc) dans ce que nous appelons le monde réel
extra-linguistique. Toute théorie qui ne tient pas compte de ce fait linguistique,
a savoir du sens « naturel » du mot de vérité, s’éloigne de ce fait déja du sens
commun, et aura tendance a expliquer quelque chose qui n’a pas, justement,
d’existence réelle dans la langue. Ce sera, si I’on veut, un non-sens.

Lorsque, par exemple, Martin écrit que « la notion de vérité ne doit pas étre
congue comme 1’adéquation aux données d’univers » et « que la vérité de
I’énoncé est une vérité relative » (1992:249), cela est peut-€tre théoriquement
défendable au niveau pragmatique ol se situe Martin ici. Seulement, si la
théorie prétend expliquer la réalité de langue, c’est-a-dire, entre autres, le sens
communément attribué a « vérité », elle ne tient pas debout face aux données
empiriques. De la méme maniere, dire, comme le fait par exemple Jacquenod
dans son analyse du concept de fiction (1988:138), que le monde réel n’est
qu’un monde « possible » parmi d’autres est infirmé par notre maniére de
concevoir le monde et la réalité — et par sa traduction en termes linguistiques.
En effet, I’existence communément admise d’un concept du monde réel est la
preuve suffisante que ce monde la n’est pas assimilable et équivalent a d’autres
mondes seulement possibles ou imaginables.

Certes, la notion de monde possible, comme celle des conditions de vérité, est
une construction théorique et donc, avant vérification, une approximation
intuitive des données de I’univers. Mais ce qui est important, pour celui qui a la
langue comme objet d’étude, ¢’est que nous ne nous exprimons pas sous forme
de « comme si » a propos du monde réel. Au contraire, nous nous sommes
donné la possibilité d’exprimer plusieurs modes d’existence différents dans la
langue — le réel aussi bien que le fictif, la vérité aussibien que le mensonge,
I’hypothétique ou le conditionnel aussi bien que le factuel, 1’actuel aussi bien
que le virtuel — ou, pour enfoncer le clou, la vérité aussi bien que les
conditions de vérité, le monde possible aussi bien que le monde actuel. On peut
sans doute soutenir que ces divisions ne sont qu’illusions ou méprises du point
de vue épistémologique (méme si cela présuppose aussi que nous pouvons,
justement, faire la différence entre ce qui est vrai ou faux, réel ou irréel, ne
serait-ce qu’au niveau ontologique), mais & ce faire on ne parle plus de la
langue naturelle telle quelle est.

55



Conclusions provisoires

Pour conclure cette discussion liminaire et plutot polémique de quelques themes
qui seront développés et approfondis par la suite, j’aimerais seulement faire les
remarques suivantes.

Certains philosophes, on 1’a vu, ont critiqué la langue naturelle pour son
manque de logique ou pour d’autres raisons. C’est leur droit. Ce qui ne I’est
pas, c’est de faire passer ce genre de doctrines normatives pour des vérités sur
la langue naturelle.

Certains théoriciens de la littérature ont affirmé que le sens du texte littéraire
n’a pas de sens déterminé et intersubjectivement stable, que le sens du texte
littéraire se réalise entierement dans et par la lecture subjective. Cela équivaut a
affirmer qu’il n’y a pas, en principe, de différence entre Racine et Guy de Cars,
que ce n’est pas un fait du texte que Don Quijote est le propriétaire d’un cheval
au nom de Rosinante ou que Don Quijote lui-mé&me a perdu le sens des réalités.
A mon avis, de telles affirmations prouvent plutdt que ce sont les théoriciens
qui ont perdu le sens des réalités et qu’ils se sont égarés dans un monde fictif et
imaginaire.

Certains théoriciens de la communication, nous 1’avons vu aussi, essaient de
nous communiquer I’idée que la communication n’est pas possible, que le
cerveau ne peut ni communiquer avec un autre cerveau, ni connaitre le monde
extérieur. Notre cerveau, a I’image de 1’ordinateur, est un systeme auto-réglé,
clos, fini, seul. Ce qu’ils oublient d’expliquer, c’est pourquoi, dans ce cas-la, ce
méme cerveau est tellement victime de I’illusion qu’il y a un monde extérieur
ol il semble y avoir d’autres étres humains comme nous-mémes, pourquoi,
enfin, dans cette illusion, nous avons I’impression de communiquer, pourquoi
nous y faisons bien une distinction entre le monde réel et le monde fictif, entre
nous-méme et autrui, entre des sens relatifs et des sens déterminés, tout en
«sachant » que ces distinctions ne sont qu’illusions.

Finalement, certains déconstructivistes dénoncent vigoreusement les
déficiences de la langue écrite, en particulier lorsqu’elle véhicule des clichés,
des mensonges ou des fausses valeurs. C’est également leur droit. Ce qui ne
I’est pas, c’est de prétendre que toute langue écrite est fausse, trompeuse ou
vide de sens commun. Déconstruire le sens commun sans en méme temps
proposer de le reconstruire en mieux pour le bien commun équivaut en réalité a
détruire aussi bien notre sens commun que notre bon sens, outils indispensables
a I’étre humain pour survivre et pour rester sain et sauf. Le déconstructivisme
s’est posé en champion de la liberté. Cela n’est pas mérité. Pour &tre champion

56



de la liberté il faut affirmer et expliciter aussi bien les valeurs de la liberté et de
la vérité que la notion du sens... commun. On ne peut étre libre qu’en tout état
de cause. Comme le dit M. Valdés : « La déconstruction, au lieu d’étre un
mouvement de libération nous débarrassant des contraintes du logocentrisme et
de la philosphie de la présence, est tout le contraire : une invitation a se taire »
(1989:281).

A cela s’ajoute le fait, comme le dit Chalmers en réponse a I’epistémologie
relativiste de Feyerabend, que : « la politique du “tout est bon” doit étre
combattue parce qu’elle nous réduit a I’'impuissance [...] tout est bon... veut
dire, pratiquement, tout se maintient » (1982:268). Ou encore, comme le dit
Marsonet au sujet de 1’impéralisme épistémologique du langage défendu par
Quine : « So the authors like Quine who mean to replace any argument about
reality with arguments about human language that talks about reality, are bound
to miss, in my view, the richness of reality itself. » (1993)®.

Je dirais donc que le bon sens et le sens commun nous disent que le sens
commun, l’intersubjectivité, la vérité et le monde réel existent. Prétendre le
contraire, c’est en réalité s’exclure de la communauté linguistique et risquer de
ne pouvoir communiquer avec personne. Kleiber et Riegel disaient dans leur
débat avec Kayser qu’ « une sémantique qui n’a pas de sens n’a vraiment pas de
sens » (1989:415). J’irai encore plus loin. Remettre en question I’existence du
sens méme est un non-sens. Le bon... sens est le sens... commun, le sens partagé
avec d’autres (mais non pas avec n’importe qui). Plus on s’éloigne, plus on est
seul et il y & mon avis suffisamment de solitude dans ce monde pour ne pas en
rajouter inutilement.

* Vouloir séparer radicalement et définitivement le premier morphéme dans le mot consensus
revient &8 mon avis a faire de ce premier 1’adjectif qu’on connait avec son sens plein (le
lecteur voudra bien me pardonner d’avoir fini par succomber a la tentation de faire ce jeu de
mot, d’ailleurs, me semble-t-il, tout a fait dans la veine de Derrida lui-méme).

57






Le sens comme aide mutuelle ou comme
contrble. Quelques remarques sur deux sens
du concept d’intersubjectivité

Eat shit! One million flies can’t be wrong.
[Mangez de la merde! Un million de mouches
ne peuvent pas se tromper]
Ceux de ma génération, qui étaient lycéens ou étudiants a la fin des années
soixante, se rappellent sans aucun doute I’extraordinaire créativité lexicale des
jeunes révoltés de 1’époque'. La citation ci-dessus en porte témoignage. Mais
elle constitue aussi une illustration exemplaire de quelques aspects de la notion
d’intersubjectivité qui sera le sujet des remarques qui vont suivre.

On comprend sans doute pourquoi. D’abord, cette injonction est elle-méme
une critique acerbe d’une certaine intersubjectivité régnante : celle des
professeurs, de 1’Etat, des bourgeois, des parents, etc. Le message est clair : ce
n’est pas parce que beaucoup de gens (lisez : les vieux cons et autres de la
méme espece) se sont mis d’accord sur un certain mode de vie et sur certaines
valeurs qu’ils ont nécessairement « raison ».

Malgré sa forme provocative, cette affirmation releve plutdt du bon sens
commun, voire du bon et salutaire scepticisme scientifique. En effet, les
critiques des jeunes insurgés ne différent pas ici de celles qu’on a treés souvent
adressées a un certain empirisme logique pour avoir fait de la vérifiabilité
intersubjective le critere ultime de la vérité scientifique?.

En exemple, on peut citer Quine qui se contente de constater sans autres
précisions dans un de ses livres : « The requirement of intersubjectivity is what
makes science objective » (1992:5). Telle quelle, on conviendra que cette
affirmation de Quine tombe aisément sous la coupe ironique de notre injonction

'Ceux qui ont la mémoire courte peuvent relire pour leur profit Cavanna, 1975.

* Mais comme on le verra plus loin, ces reproches étaient en partie fondés sur une distorsion
des theses empiristes a la Carnap. En effet, le critére de vérifiabilité intersubjective est en
premier lieu un critére sémantique, non un critére de vérité. Le probleme est plutdt que les
empiristes ont tiré un signe d’égalité entre la vérifiabilité et la vérité des énoncés.

59



soixante-huitarde. Si un scientifique peut arrivera un résultat erroné, un autre le
pourra tout autant. En principe, le fait que les deux scientifiques appliquent la
méme méthode n’y changentrien. Comme I’a souligné Hermerén, il y a tout au
plus un rapport de probabilité entre I’intersubjectivité et la vérité des faits
(1972:126). A cela s’ajoute, comme 1’a encore fait remarquer Hermerén, la
difficulté & déterminer le nombre de chercheurs qui doivent arriver au méme
résultat pour qu’on puisse parler d’un contrdle valide (1972:117). On connait a
travers 1’histoire de la science maints cas oll une petite minorité de chercheurs
ont fini par I’emporter sur le plus grand nombre.

Mais la citation en exergue incarne aussi un autre aspect essentiel de la
question intersubjective, a savoir celui de la compréhension du sens
linguistique. En effet, il me semble & la fois remarquable et significatif que
I’ironie exprimée par cette injonction fut immédiatement comprise, non
seulement par les jeunes, mais également par ceux qui en furent les victimes.
Mon propre cas peut servir d’illustration. A I’époque ou j’ai lu cette phrase pour
la premiere fois, j’avais seize ans. J’étais un éleve plutdt bien élevé et studieux,
loin des révoltés de Paris, de Chicago ou de Stockholm et, a vrai dire, beaucoup
plus intéressé par la plongée sous-marine que par la politique (méme si le
monde des adultes m’inspirait aussi — et déja — un scepticisme salutaire).
Pourtant, a la premiére lecture de cette phrase, j’ai éclaté de rire. Autrement dit,
j’avais tout de suite saisi aussi bien la signification littérale de la phrase que son
« vral » sens — et cela méme en anglais.

En quoi est-ce remarquable? D’abord, bien sir, parce qu’il s’agit 1a d’un bel
exemple d’une intersubjectivité sémantique. Mais aussi et surtout parce que cet
exemple semble montrer qu’on aurait tort de distinguer d’une maniére trop
restrictive entre le sens « littéral », c’est-a-dire le sens invariable et constant
hors contexte, et le sens « pragmatique », le sens réalisé et constitué dans et par
la situation de I’énonciation. En effet, on doit noter que I’interprétation ironique
s’imposa méme si je ne connaissais pas la situation spécifique dans laquelle la
phrase avait été prononcée et méme si je ne I’avais jamais vue ou entendue
auparavant. La question qui se pose est de savoir comment un sémanticien ou
un pragmaticien pourraient expliquer ’apparition de ce genre de
compréhensions a la fois inter-culturelles et intersubjectives. Nous vy
reviendrons. Disons d&s maintenant, cependant, que je doute fort que les
théories actuelles du sens, que celles-ci soient nativistes ou constructivistes,
sémantiques ou pragmatiques, structuralistes ou intentionnelles, différentielles

60



ou référentielles, puissent apporter une réponse satisfaisante a cette question™.

Deux conceptions de la connaissance intersubjective

De ce qui vient d’étre dit, on voit se dégager deux sens principaux du concept
d’intersubjectivité. Le premier est celui d’ordre scientifique qui pose
I’intersubjectivité comme un processus de contrdle des hypothéses. L’ autre est
celui que I’on pourrait dire de I’ordre du sens commun (« pourrait », puisque le
terme d’intersubjectivité ne figure guere dans la langue naturelle ordinaire) qui
définit I’intersubjectivité comme accord commun. Dans la premiere acception,
I’intersubjectivité est vue comme processus, dans la deuxiéme comme résultat.
Certes, rien ne nous empéche de voir dans ces deux sens de I’intersubjectivité
deux versants du méme phénomene. Apres tout, I’objectif du contrdle
intersubjectif des hypotheses scientifiques est d’arriver a un accord commun
sur la validité des résultats. Cependant, on remarquera qu’il y a une différence
importante entre I’intersubjectivité comme contrdle et I’ intersubjectivité comme
accord commun. Dans le cas du contrdle intersubjectif des hypotheses
scientifiques, I’une des conditions de base est que ce controle doit s’effectuer
par différents chercheurs indépendamment ’'un de I’autre. Dans le cas de la
compréhension intersubjective du sens, c¢’est plutdt le contraire qui est vrai :

* En tous cas, il semblerait nécessaire de reconsidérer la notion de situation d’énonciation
telle que celle-ci est normalement utilisée dans les analyses pragmatiques. II faudrait par
exemple considérer la possibilité qu’il existe des mécanismes de création et de
compréhension de sens, telle I’extension satirique du sens « littéral », qui dépassent le cadre
d’une seule langue (sans pour autant étre nécessairement universels). Ainsi, par exemple, une
théorie sémantique et pragmatique complete devrait pouvoir expliquer pourquoi I’humour
éminemment verbale des Marx Brothers fait rire dans des pays qui par ailleurs semblent se
distinguer par leur conception de 1’humour. On notera d’ailleurs, ce qui n’est pas sans
importance, que le sens ironique et situationnel prend appui sur le sens littéral et sémantique,
mais sans pour autant 1’oblitérer. C’est donc parce que la phrase en question a du sens
sémantique stable et intersubjectif que nous pouvons interpréter son sens situationnel de la
maniere désirée par celui qui I’a énoncée.

Des chemins fructueux pour explorer ce type de compréhension inter-linguistique et inter-
culturelle me semblent étre ceux déblayés d’une part par Grize dans son analyse des
« faisceaux d’objets » de nature culturelle et historique (1990, surtout pp. 40-54) et, d’autre
part, par Eco dans son emploi de la notion d’ « encyclopédie » (1986:1-31). A propos du
phénomene de I’ironie, Eco écrit notamment : « C’est I’exemple typique d’un phénomeéne
communicatif qu’aucune théorie sémantique ne peut garder sous controle » (1992:303).
Cependant, Eco ajoute aussitdt : « Cela dit, les études sur I’intelligence artificielle ont
démontré de facon convaincante que certains frames, scripts ou goals standardisés peuvent
étre enregistrés comme une partie de la compétence moyenne d’un groupe social » (ibidem)

61



I’accord doit se faire ensemble, en commun et en interaction.

La différence entre les deux conceptions ressort encore plus clairement sil’on
consideére la conception de Popper de I’intersubjectivité scientifique : « Now I
hold that scientific theories are never fully justifiable or verifiable, but that they
are nevertheless testable. I shall therefore say that the objectivity of scientific
statements lies in the fact that they can be intersubjectively tested » (1965:44).
Pour Popper, fidele en cela a sa théorie de la falsification, I’exigence
d’intersubjectivité est assurée si les hypotheses sont formulées de telle maniere
que celles-ci peuvent étre falsifiées en principée*. Cela implique entre autres que
les hypotheses doivent étre formulées d’une maniere claire et compréhensible et
que les tests de corroboration doivent pouvoir étre répétés dans les conditions
identiques. Mais il est notable que 1’intersubjectivité reste pour Popper une
exigence conditionnelle ou virtuelle. Pour lui, I’ accord intersubjectif est surtout
le résultat d’une absence de falsifications intersubjectives face a des hypotheses
logiquement falsifiables.

Cette conception scientifique de I’intersubjectivité — et de 1’objectivité —
heurte sans aucun doute notre sens commun. On a I’impression que « ce n’est
pas cela la vérité ». Pour qu’il y ait intersubjectivité « réelle », il faudrait qu’il y
ait un accord positif et constaté. Si I’affix inter signifie quelque chose, dira-t-on
peut-étre, cela doit étre autre chose que le simple fait que deux &tres humains
pourraient « faire la méme chose de la méme maniere ».

En effet, on peut relever tout de suite ce qui pourrait étre une ambiguité ou
une contradiction dans le raisonnement de Popper et d’autres philosophes des
sciences : pour qu’une hypothese soit falsifiable, la condition sine qua non doit
étre que I’hypothese elle-méme est compréhensible. 11 faut donc s’assurer,
d’une maniere ou d’une autre, que I’hypothese que deux chercheurs cherchent a
falsifier ou a tester est réellement la méme hypothese. En d’autres termes, la
compréhension intersubjective du sens des hypothéses scientifiques est une
condition nécessaire a toute tentative de falsification ou de vérification. S’il n’y
a pas de moyen siir de déterminer si deux chercheurs tentent de tester la méme
hypothese, la valeur du test méme devient évidemment tout a fait relative et
contingente. Par la, il semble bien que la conception scientifique de
I’intersubjectivité se trouve confrontée au méme probleme épistémologique que
les théories sémantiques : selon quels critéres pouvons-nous déterminer d’une
maniere sire le sens intersubjectif des énoncés, y compris celui des hypotheses

“ On remarquera donc que, pour Popper, I’exigence de falsifiabilité est d’ordre logique. Sur
ce point pourtant crucial, Popper a été le sujet de beaucoup de malentendus (voir Carr,
1990:12).

62



scientifiques?

On ne peut pas dire que la science ignore ce probléme. Chalmers, par
exemple, y fait allusion en écrivant : « Si une théorie est formulée en termes si
vagues que 1’on ne distingue pas clairement ce qu’elle énonce, elle pourra
toujours, quand elle sera soumise a des test d’observations ou
d’expérimentations, étre interprétée de maniere a €tre cohérente avec les
résultats de ces tests » (1987:82-3). D’une maniere générale, on insiste donc
sur le fait que les théories et les hypotheses doivent étre formulées avec une
clarté suffisante et qu’elles doivent étre précises. Pour atteindre ce but, on fait
normalement appel a2 un langage spécifiquement scientifique de caractere
logique ou mathématique qui, en principe, devra étre entierement univoque et
qui, par 1a, devra assurer un degré suffisant d’intersubjectivité.

Mais cela ne suffit guére pour résoudre le probleme fondamental. En effet,
méme un langage entiérement analytique et formalisé présuppose une
connaissance intersubjective des axiomes, des régles et des symboles qui
constituent le langage en question. Plus particulierement, pour qu’un axiome
soit un axiome, il faut qu’il soit défini, accepté et reconnu en tant que tel. Un
axiome, par définition, n’a pas d’existence en dehors de sa définition.
Seulement, la définition de quelque chose comme axiome présuppose cette
méme connaissance intersubjective du sens que le langage formalisé et
scientifique devait assurer. En réalité, donc, il semble que nous nous trouvons
devant une régression infinie. Pour fonder ou constituer un langage scientifique
a la fois univoque et intersubjectif, nous devons avoir recours a un langage qui
est déja univoque et intersubjectif’.

En résumé, le probleme épistémologique fondamental au sujet de
Pintersubjectivité est de déterminer comment deux étres humains peuvent
savoir s’ils partagent la méme connaissance du monde. Evidemment, il ne suffit
pas de partager les mémes connaissances ; il faut aussi constater ou reconnaitre
qu’on les partage. Cela, a son tour, ne peut pas se faire sans communication. Et
pour communiquer un savoir, il faut déjaavoir a sa disposition des moyens de
communication partagés. En d’autres mots, constater 1’existence d’un savoir

* Comme le constate Grize au sujet du langage formel et logico-sémantique : « Enfin — et
cela est décisif — ce langage ne peut se suffire a lui-méme. Il doit nécessairement étre
accompagné d’une langue naturelle. Il est inutile pour s’en persuader d’en appeler aux
« grands » théoremes de Godel est d’autres. [...] D’autre part, si ce type de langage ne se
parle pas, il est en compensation un instrument de calcul. Or, on ne saurait concevoir un
calcul sans en donner des regles et celles-ci ne peuvent étre ni pensées ni communiquées sans
passer par une langue naturelle » (1990:20). Milner fait une remarque qui va dans le méme
sens : « En effet, quel que soit le degré de formalisation d’une théorie, la derniére instance
sera toujours une proposition énoncée en langue naturelle » (1995:142).

63



commun présuppose déja qu’on puisse transmettre du sens qui est
compréhensible aux deux parties. Mais pour étre compréhensible, ce sens doit
déja étre intersubjectif. Et comment pouvons-nous étre slirs que nous
comprenons la méme chose lorsque nous transmettons du sens? Comment
pouvons-nous nous assurer que nous partageons les mémes connaissances du
sens et des moyens de transmission des savoirs? La boucle est bouclée et le
cercle ne peut guére étre plus vicieux.

Le concept d’intersubjectivité en philosophie

A la vue de ces paradoxes et de ces impossibilités, on s’attendraita ce que le
probléme de la cognition intersubjective soit un sujet intensément discuté en
épistémologie, en philosophie du langage ou en philosophie tout court. Or, il
n’en est rien. Comme le constate Todorov dans son dernier ouvrage, La Vie
commune (1995) :

Si I’on prend connaissance des grands courants de la pensée philosophique
européenne concernant la définition de ce qui est humain, une conclusion

o

1 faitde 1 n commun, n’est

urieuge se dégage : la dimension sociale, le fait de lavie e
généralement pas congue comme étant nécessaire a 1’homme. Cette
« these » [...] forme le dénominateur commun de théories qui, par
ailleurs, s’opposent et se combattent : quel que soit le parti que 1’on prend
dans ces conflits, on y embrasse toujours une définition solitaire, non

sociale, de I’homme. (p. 15)

Si par exemple on regarde dans The Encyclopedia of Philosophy en cinq
volumes (1967), on ne trouvera pas d’article sur I’intersubjectivité, pas plus que
dans le Handbook of Metaphysics and Ontology (1991). Le Dictionnaire de la
langue philosophique est également muet a son sujet. On est mieux servi dans
I’ Encyclopédie philosophique universelle (1992), mais une page et demie peut
paraitre un peu maigre lorsqu’on pense a I’importance du probléme. On y
trouve cependant quelques remarques sur la conception popperienne du contrdle
intersubjectif des hypotheses scientifiques et sur la place accordée par Husserl
al’alter ego comme « une nomade étrangere et séparée » (idem., p. 1364).

Cela dépassera le cadre de cet article aussi bien de retracer 1’histoire de la
notion d’intersubjectivité en philosophie que d’essayer d’expliquer la place
modeste qu’elle semble y occuper. On peut néanmoins mentionner quelques

64



tentatives de venir a bout du probléme de la connaissance intersubjective.

Dans ce qu’on appelle parfois la théorie transcendantale de la
communication, d’inspiration kantienne et husserlienne, la solution consiste a
postuler un « Ego transcendantal » ou « une raison universelle » a laquelle
participent les raisons individuelles. Urban, cité par Schaff (1960:166), a bien
précisé que le nom spécifique donné a cette unité fondamentale des hommes
importe peu : « Ce qui importe, c’est le minimum transcendantal ou le
minimum de considérations transcendantales indispensables a la compréhension
de la communication intelligible »°.

On retrouve ce theme des rapports entre soi et autrui dans la philosophie de
I’existence, représentée par Marcel, Sartre, Jaspers et Merleau-Ponty. Jaspers en
fait méme 'un des leit-motifs de sa Philosophie (1932) : « Nous ne
philosophons pas a partir de la solitude, mais a partir de la communication.
Notre point de départ est, en pensée et en action, d’homme & homme comme
d’individu & individu ». Bochenski, qui cite ce passage de Jaspers, remarque
que les philosophes existentiels « ont méme exploré pour la premiere fois des
domaines nouveaux, par exemple les rapports purement personnels entre les
hommes (« étre-avec », « €tre-pour-autrui », « toi », « communication ») »
(1967:162). C’est ainsi que Gabriel Marcel pose le dialogue avec 1’ autre comme
un moyen de sortir de la camisole de force constituée par 1’opposition entre le
subjectif et 1’objectif. Merleau-Ponty, a la suite de Husserl, tente de fonder
I’existence de 1’autre comme conscience et comme sujet en faisant appel a la
transcendance de notre perception corporelle’.

Si  Merleau-Ponty et Marcel (tout comme Mounier) congoivent
I’intersubjectivité en premier lieu comme un acte de solidarité ou de
communion — religieuse dans le cas de Marcel —, il est bien connu que Sartre
y voyait une situation surtout conflictuelle et négative. On n’a pas a insister sur
ses célebres analyses du rdle du regard dans les rapports humains, aboutissant a

® On remarquera qu’il est réellement question, dans cette tradition de pensée, d’un postulat.

Voici la formulation de Kant lui-méme : « If cognitions must be able to be shared, then that
mental state in which the cognitive powers are attuned for cognition must also be able to be
shared [...] It follows that there is a good reason for assuminga common sense. And we can
do so without resting our case on psychological observations. Rather we assume a common
sense as the necessary condition without which knowledge could not be shared universally,
and this is a possibility that is presupposed in every logic and every principle of knowledge
that is not sceptical » (citée par Hirsch, 1976:103).

? Voir La prose du monde, 1969.

65



sa formule non moins célébre : « L’enfer, c’est les autres »®. On relevera
cependant, avec Bochenski encore, que pour Sartre « point n’est besoin de
prouver I’existence d’autrui : elle nous est donnée immédiatement » (1967:146).

Mais méme si la question d’autrui occupe une place plus importante dans la
philosophie de I’existence que dans d’autres courants de pensée, on n’y trouve
pas pour autant une véritable philosophie de I’épistémologie intersubjective. A
ce propos, il est intéressant de noter que Merleau-Ponty semble avoir éprouvé le
besoin de compléter sa philosophie de la perception avec une théorie de
I’intersubjectivité. Dans un rapport a M. Martial Gueroult, a 1’occasion de sa
candidature au Collége de France, Merleau-Ponty écrit : « Nous sommes
obligés de répondre a ces questions [celles soulevées par la théorie de la
perception] par une théorie de la vérité d’abord, puis par une théorie de
I’intersubjectivité auxquelles nous avons touché dans différents essais, tel que
Le doute de Cézanne, Le roman et la métaphysique ou, en ce qui concerne la
philosophie de I’histoire, Humanisme et terreur, mais dont nous devons
élaborer en toute rigueur les fondements philosophiques » (cité par Lefort,
avertissement a La prose du monde, 1969). Or, on sait que Merleau-Ponty n’eut
jamais le temps de mener a terme ce projet.

Les naturalistes, parmi lesquels il faut compter Richards, Dewey et un certain
nombre des cognitivistes contemporains, n’ont pas non plus élaboré de véritable
théorie de la connaissance intersubjective. Pour eux, la communication est
rendue possible parce que les hommes sont dotés d’une structure physique et
intellectuelle analogue et qu’ils ont affaire a une réalité — percue ou
« réelle » — qui leur est (plutdt) commune. Mais cela ne peut guere étre une
explication suffisante du probleme de la cognition intersubjective. En effet, il
reste toujours a expliquer comment nous pouvons savoir — et avec quel degré
de certitude — que nous avons réellement quelque chose en commun, c’est-a-
dire que nos conceptualisations cognitives coincident.

Finalement, pour un sémanticien d’inspiration marxiste comme Schaff, et
sans doute pour un certain nombre de sociologues et de linguistes,
I’intersubjectivité est assurée par le social et ’histoire : « Cette similitude [des
esprits et des consciences], qui laisse d’ailleurs toute latitude aux différences
individuelles, est tout a fait normale et naturelle, elle est acquise par 1’ éducation
au sein de la société qui assure la transmission du patrimoine historique de
celle-ci par I'intermédiaire surtout de la parole » (1960:181).

® Encore qu’il ne soit pas slir que cette célebre phrase traduise exactement la pensée de Sartre.
Apres tout, la phrase est prononcée par un des personnages de Huis clos (Garcin) dans une
situation particuliere.

66



Encore une fois, cette vue laisse de cOté le probléme épistémologique et
postule la possibilité de la cognition intersubjective. Pour la rendre plausible, il
faudrait montrer comment la cognition intersubjective peut étre possible. Schaff
lui-méme, en se demandant quel est le probleme scientifique de la
communication, se montre conscient de cette exigence : « Non pas le probleme
métaphysique, a savoir si la communication est possible. Sans aucun doute elle
est possible car nous la rencontrons partout. [...] Le probléeme scientifique qui
se pose alors est le suivant : comment, de quelle maniere a lieu la
communication » (op. cit.).

En philosophie contemporaine, c’est la plupart du temps en vain qu’on
cherche une réflexion un peu plus élaborée sur le probleme épistémologique de
la cognition intersubjective et de la transmission du savoir entre les étres
humains’. Seules, semble-t-il, les discussions autour du célébre « private
language argument » de Wittgenstein accordent de I’attention a ce probleme.
Des philosophes comme Quine, Dummett et Davidson ont tous insisté sur le
caractere public du sens, mais il est notable qu’un intersubjectiviste avoué
comme Quine est aussi — et peut-€tre surtout — un sceptique et un relativiste
épistémologique. Il est également remarquable qu’aussi bien Quine que
Davidson soutiennent que le sens, malgré son caractere public et intersubjectif,
est sujet a une indétermination fondamentale™.

Pour avoir une mesure de [’égocentrisme généralisé des débats
philosophiques actuels, je ne prendrai qu’un seul exemple révélateur (on en
trouvera bien d’autres disséminés dans les différents articles du présent
ouvrage). Dans une these de doctorat sur, justement, le relativisme
épistémologique, on a pu lire récemment : « My study has many self-imposed
limitations. One is its individualistic approach: it is concerned solely with what
it is for an individual to have knowledge, and not with what it is for a group (a

* Comme je I’ai déja souligné dans I’avant-propos, cependant, I’ouvrage de Nick Crossley,
Intersubjectivity. The Fabric of Social Becoming (1996), vient combler cette lacune dans la
philosophie. Il est certain que mon résumé de I’absence des débats autour de 1’importance de
la connaissance intersubjective aurait été plus détaillé et précis si le livre de Crossley avait
été publié plus tot. D’un autre c6té, Crossley confirme en grande partie la justesse de mes
conclusions plutdt déasabusées en montrant que seuls quelques rares philosophes — en
premier lieu Husserl, Wittgenstein, Merleau-Ponty, Mead, Habermas, Buber et Schutz — se
sont vraiment intéressés a la question. Il importe également de signaler que Crossley ne
souléve qu’en marge le probleme du sens, méme si le role du langage est assez souvent
discuté. Tout compte fait, j’ose donc prétendre que I’ouvrage que voici et celui de Crossley
se completent d’une maniere heureuse.

' Pour une vue d’ensemble des théories de Quine, Davidson et Dummett, voir Stjernberg,
The Public Nature of Meaning, 1991.

67



scientific community, a culture) to know something » (Tolland, 1991:58). On
remarquera que cette précision se trouve sous la rubrique « intersubjectivity » ;
probléme qui est reglé en une seule page. Et pourtant, comment peut-on parler
du relativisme épistémologique si ce n’est par rapport aux connaissances des
autres?

La connaissance intersubjective et 1’épistémologie inter-
actionnelle

Cependant, le propos ici n’est pas de dresser un réquisitoire contre le péché
d’omission que me semble commettre la pensée contemporaine au sujet du
probleme de la connaissance intersubjective. Puisque le concept d’inter-
subjectivité jouera un role crucial dans les discussions qui vont suivre, il s’agira
en premier lieu de fixer ici son sens pour qu’il n’y ait pas (trop) de malentendus
par la suite.

Comme on 1’a deja constaté, le terme d’intersubjectivité ne fait guere partie
de lalangue courante. On le trouve cependant dans Le Nouveau Petit Robert qui
fixe sa premiere apparition en 1931'. Pour le nom « intersubjectivité », on
trouve la définition suivante : « situation de communication entre deux sujets » ;
pour I’adjectif « qui se produit entre deux sujets humains ».

Ces définitions, évidemment, sont vagues. Pour avoir des définitions plus
précises, on devra faire appel a des ouvrages spécialisés. Voici la définition que
donne un dictionnaire de philosophie d’origine danoise du qualificatif
« intersubjectif » : « ce qui (en principe) est accessible, connaissable ou com-
préhensible pour plusieurs ou pour tous les sujets (consciences). S’oppose au
subjectif ou au privé » (Liibcke, 1988). On apprend de plus que 1’expression
« un consensus intersubjectif » est un pléonasme. La signification attribuée par
Popper a l'intersubjectivité comme controle des hypotheses scientifiques est
également mentionnée. La these de Wittgenstein selon laquelle le langage privé
est une impossibilité logique est citée.

De cette définition, on retiendra surtout I’aspect cognitif. L’intersubjectivité
est bien une question du degré de connaissances qui est commun a deux ou a
plusieurs étres humains. En font partie les connaissances communes des
moyens de communication. On pourrait donc définir une connaissance
intersubjective (ou une « cognition » intersubjective — pour faire moderne)

" On peut noter que I’édition du Petit Robert de 1977 situe son apparition en 1945 et
I’attribue a Merleau-Ponty.

68



comme une connaissance commune ou partagée. Une connaissance
intersubjective est une connaissance qui est présente chez au moins deux sujets
(ou consciences, ou cerveau, ou €étres, ou individus). Dire que le sens d’une
unité linguistique est intersubjectif serait donc dire qu’au moins deux locuteurs
ont la méme connaissance de ce sens — ou, plus simplement, qu’au moins deux
locuteurs comprennent ce sens de la méme maniere.

Telle quelle, cette définition ne semble pas poser trop de difficultés. Elle est,
pour ainsi dire, immédiatement compréhensible. Les problemes viennent apres,
plus précisément lorsque nous nous demandons comment nous pouvons savoir
avec quelque certitude que deux sujets ont la méme connaissance ou le méme
sens en commun. Ou, vu d’un autre point de vue, comment, en tant que sujets,
nous pouvons savoir que nous avons la méme connaissance du sens. Ce
probleme épistémologique peut étre envisagé de deux points de vues différents
qui correspondent aux deux sens généraux du terme d’intersubjectivité que nous
avons dégagés ci-dessus.

Premierement, nous avons le point de vue scientifique de type
« objectiviste ». De ce point de vue, la question de savoir si deux sujets ont la
méme connaissance est traitée de I’extérieur par un observateur. Les deux sujets
sont en quelques sorte transformés en objets d’étude soumis a 1’observation des
scientifiques. Un exemple assez typique est la maniere dont est étudiée souvent
I’acquisition de la langue par les enfants. Le linguiste observe, en s’aidant
notamment de la vidéo et des enregistrements sonores, 1’interaction entre les
parents et ’enfant. Il analyse le comportement des deux parties, interprete le
sens que les deux parties semblent attribuer respectivement aux unités
linguistiques et formule des hypotheses sur le degré d’intersubjectivité établi
dans des cas précis. Typiquement, les arguments qu’invoque le scientifique
tombent dans deux catégories. Ou bien il interpréte le comportement
interactionnel comme indiquant qu’une intersubjectivité opératoire est établie
— la mere donne un objet a I’enfant qui sourit (pour simplifier). Ou bien, le
scientifique fait appel a sa propre compétence sémantique et interprete
directement le sens attribué par les deux parties a une unité dans un contexte
donné.

C’est une caractéristique de cette maniére « extérieure » d’étudier
I’intersubjectivité que le scientifique (prudent) ne prétend pas arriver a des
« Vvérités » absolues, seulement a des hypothéses plus ou moins plausibles.

De I’autre point de vue, que 1’on pourrait appeler « intérieur », deux parties
confirment en interaction directe 1’existence d’une connaissance ou d’une
conceptualisation partagées. La situation typique en est justement le travail en

69



commun entre ’enfant et la mére ou le pere pour établir une intersubjectivité
sémantique. On peut évidemment se demander si le procédé « intérieur » et
interactionnel differe épistémologiquement du procédé scientifique
« extérieur » et observateur. Au fond, pourrait-on soutenir, la mere et I’enfant
n’ont pas d’au-tres ressources de vérification et d’interprétation que le
scientifique « extérieur ». Tout compte fait, dira-t-on peut-&tre, la meére et
I’enfant ne sont que les observateurs, voire les scientifiques I’'un de 1’ autre'.

Cela est peut-étre vrai dans de nombreux cas, méme s’il faut s’entendre sur le
sens du mot « observateur » ici. Les études ne manquent pas qui montrent
I’importance du regard pour établir une intersubjectivité, non de I’« extérieur »
a la maniere du scientifique-observateur, mais de I’« intérieur » (voir, entre
autres, Nelson, 1987)".

Néanmoins, il me semble y avoir une différence essentielle — et
épistémologique — entre les deux manieres d’essayer de déterminer si nous (ou
« ils », dans la perspective extérieure) partageons des connaissances avec
d’autres étres humains. La différence réside en ceci que deux étres en
interaction peuvent construire ou constituer en acte un objet de connaissance
commune. Si deux é&tres humains veulent savoir s’ils ont en commun des
connaissances déja acquises, ils est sans doute possible de dire — pour ainsi
dire — qu’ils sont les scientifiques I’'un de 1’autre. Mais si, en revanche, ils
acceptent de construire — ou de reconstruire — une connaissance dans le
moment de I’interaction, celle-ci sera nécessairement commune. De ce point de
vue, donc, on peut dire que la confirmation mutuelle d’une connaissance
partagée réside dans I’établissement méme d’une connaissance intersubjective.
Cette possibilité de constituer une connaissance en acte n’est évidemment pas
accessible au chercheur « extérieur » qui, en principe, doit éviter d’intervenir

Il n’est pas rare de trouver des théories qui font des hommes, des femmes et des enfants les
scientifiques les uns des autres. Ainsi Harré et Gillett résument-ils la théorie de Kelly dans
les termes suivants : « Thus Kelly’s theory has been summarized as the view that human
beings are scientists, forming hypotheses and theories and trying to make sense of it »
(1994:133-134).

© Ici, il faudrait insérer la restriction qu’il s’agit ici d’une science « non quantique ». Cette
réserve s’impose dans la mesure ou la théorie quantique implique que nous ne pouvons pas
— en principe — mesurer la réalité au niveau des quantas sans interférer avec cette méme
réalité. Comme le décrit Heisenberg : « Cela souligne a nouveau un élément subjectif de la
description des phénomenes atomiques, puisque le dispositif de mesure a été construit par
I’observateur; et il faut nous rappeler que ce que nous observons, ce n’est pas la Nature en
soi, mais la Nature exposée a notre methode d’investigation. [...] C’est ainsi que la théorie
quantique nous ramene, comme 1’a dit Bohr, & la vieille sagesse qui veut que, quand on
cherche a introduire I’harmonie dans la vie, il ne faille jamais oublier que, dans la tragédie de
I’existence, nous sommes a la fois acteurs et spectateurs » (1971:55).

70



dans les actions étudiées sous peine de risquer de fausser les données.

Prenons un exemple concret — et personnel (en fait, il ne peut y avoir d’au-
tres exemples que personnels — ou, du moins intersubjectifs). J’ai fait pas mal
de voile. Il est un fait bien connu parmi les amateurs des croisieres un peu plus
longues qu’on « apprend a bien se connaitre » & bord (au point, d’ailleurs, que
certains qui se croyaient amis se découvrent ennemis, ou peu s’en faut, au bout
d’une traversée de quelques jours). Sur un bateau, il est primordial que certaines
manceuvres soient exécutées d’une maniere coordonnée et concertée. Pour cela,
on a besoin de certains signes ou de certains mots d’ordre (mais pas
nécessairement d’ « ordres » au sens propre du terme). Si on navigue en
commun, on développe rapidement un langage qui sert dans certaines
situations. Ce langage, on le « sait », n’existe que 1a sur le bateau étant donné
qu’on I’ainventé ensemble. Or, lorsqu’on embarque un nouvel équipier, que ce
soit un bon ami ou un équipier payant, il n’est pas rare de voir que celui-ci n’y
comprend souvent rien. Il a beau observer ce qu’on fait et comment on le fait,
notre jargon est si spécifique que ce n’est qu’apres explication que le nouveau
comprend « ce que ¢a veut dire ».

Dans la pratique, donc, il y a bien une différence entre I’adoption d’un point
de vue extérieur ou intérieur sur la connaissance intersubjective. Du point de
vue intérieur, nous pouvons savoir avec certitude que nous avons une certaine
connaissance en commune, a savoir celle que nous avons construite ou
constatée ensemble. Du point de vue extérieur, en revanche, nous devons nous
contenter des inférences plus ou ou moins plausibles a partir des interprétations
des données'.

I1 est (trés) important de souligner que cette distinction entre la cognition
intersubjective extérieure et intérieure n’est pas la méme que celle,
traditionnelle, entre 1’introspection et 1’observation, ce qui équivaudrait a
enfermer encore la semantique dans I’opposition entre le subjectif et I’objectif.
Pour illustrer la différence entre les deux types d’oppositions, subjectif/objectif
et intérieur/ex-térieur, nous pouvons citer un passage typique de I’introduction
écrite par Lycan pour I’anthologie Mind and Cognition :

All this changed very suddenly in the 1930s, with the accumulated impact

“1TI est important de préciser que la connaissance intersubjective constatée ou construite en
interaction n’est pas forcément « vraie » par rapport a la constitution du monde réel. Pour
prendre un exemple : deux personnes peuvent tres bien s’accorder sur le fait que Sherlock
Holmes est un personnage réel sans, bien siir, qu’il le soit. La these défendue ici implique
seulement que les deux personnes peuvent savoir avec toute la certitude voulue qu’elles
reconnaissent une existence réelle au méme personnage.

71



of Logical Positivism and the verification theory of meaning.
Intersubjective verifiability became the criterion both of scientific probity
and of linguistic meaning itself. If the mind, in particular, was to be
respected either scientifically or even as meaningfully describable in the
first place, mental ascriptions would have to be pegged to publicly,
physically testable verification-conditions. Science takes an intersubjective,
”third-person” perspective on everything; the traditional first-person
perspective had to be abandoned for scientific and serious metaphysical
purposes (1990:3).

Ici, comme la plupart du temps dans la philosophie des sciences, la perspective
intersubjective est clairement identifiée a la seule perspective de 1’ observateur.
Cela correspond a la situation ou deux linguistes, indépendemment ’un de 1’au-
tre, observent de 1’extérieur I’interaction entre les parents et I’enfant.

Mais comment alors faut-il comprendre ou caractériser la situation cognitive
et interactionnelle entre les parents et I’enfant — ou entre deux adultes qui
tentent de se mettre d’accord sur le sens d’un mot ou sur les regles d’un jeu?
D’un coté, il n’est guere approprié de décrire cette situation cognitive comme
une situation d’introspection ou de subjectivité relevant de la perspective de la
premicre personne. D’un autre coté, il est tout aussi inapproprié de la décrire
dans les termes de Lycan ci-dessus, faisant des deux sujets deux observateurs
qui contrdlent indépendamment 1’un de 1’ autre leurs hypothéses respectives.

En effet, il semblerait que la réflexion épistémologique traditionnelle manque
d’outils pour analyser ce genre de situations qui se situent pour ainsi dire entre
la subjectivité introspective et 1’objectivité observatrice. Et pourtant, la
connaissance qui en résulte n’est pas moins fiable que la connaissance a
laquelle on peut arriver par les deux autres méthodes. Dans le domaine de la
connaissance du sens, je dirais au contraire que la connaissance intersubjective
et interactionnelle est plus fiable ou slire que la connaissance que 1’on peut en
avoir par l’observation. En effet, c’est uniquement dans la mesure ou le
sémanticien fait lui-méme partie intégrante de la communauté linguistique
observée qu’il peut prétendre avoir des connaissances siires de son objet
d’étude. Autrement dit, au sujet de la connaissance du sens, I’objectivité ne peut
pas étre atteinte a partir de la seule conception extérieure et « scientifique » de

72



I’intersubjectivité".

La primauté de 1’épistémologie interactionnelle du sens sur
I’épistémologie scientifique de la « vérité »

Une objection a la distinction épistémologique faite ici entre la connaissance
interactionnelle (intérieure) et la connaissance observatrice (extérieure) serait
sans aucun doute que la connaissance que nous avons du monde n’est pas
uniquement — ou pas du tout — une question de construction ou de
constitution. Le monde est ce qu’il est et il s’agit de le connaitre en tant que tel,
y compris la réalité humaine dont fait partie la langue et le sens.

Pour répondre a cette objection, nous devons retourner au cercle vicieux dans
lequel nous nous sommes enfermés au début de cet article. Nous avions
constaté que la science, comme méthode pour connaitre le monde réel, y
compris celui des étres humains, est soumise a 1’exigence de formuler des
hypothéses de maniére & ce qu’elles soient intersubjectivement
compréhensibles. L’univocité du sens des hypotheses, dans n’importe quel
langage, est tout simplement la condition sine qua non de 1’activité scientifique.

Heisenberg souléve implicitement ce probléme en consacrant un chapitre
entier de sa Physique et philosophie (1971) aux rapports entre le langage et la

= Ce probleme n’est d’ailleurs pas — comme on pourrait peut-étre le croire — spécifique a la
seule connaissance du sens. En particulier, la validité de la perspective de la troisieme
personne a été vivement discutée par rapport a la théorie quantique. Qu’on consideére ce que
dit Heisenberg dans Physique et philosophie (1971) : « Or ce résultat est fort étrange, car il
semble indiquer que 1’observation joue un rdle décisif dans un phénomene et que la réalité
varie selon que nous 1’observons ou non. [...] En physique classique, la science partait de la
croyance — ou devrait-on dire de I’illusion? — que nous pouvions décrire le monde (tout au
moins en partie) sans nous faire en rien intervenir nous-mémes. [...]. nous en sommes arrivés
a comprendre que, comme I’a dit Weizécker, « la Nature a précédé I’homme, mais I’homme
a précédé les sciences de la Nature » » (p. 47 et 53).

On remarquera que ces propos ne constituent pas pour autant une invitation au relativisme.
Les physiciens sont d’accord pour dire que la mécanique quantique décrit1’état des choses au
degré ou nous pouvons les connaitre. Seulement, dans cette description méme il est prévu
que 1’observation de 1’atome a une influence sur le résultat. Par analogie — toujours suspect,
mais, me semble-t-il, illustratif — une description de la constitution du sens doit inclure une
description de I’acte interactionnel dans lequel il se constitue. Heisenberg lui-méme suggere
quelque chose de similaire dans sa discussion des rapports entre la théorie quantique et la
biologie : « la théorie quantique ne permet pas une description complétement objective de la
Nature. Pour une compréhension compléte de la biologie, il est possible qu’il soit important
que la question soit justement posée par ’espece humaine, laquelle appartient elle-méme a
I’espece des organismes vivants; en d’autres termes, que nous sachions ce qu’est la vie avant
méme de I’avoir définie scientifiquement » (1971:129)

73



réalité. Il écrit notamment : « La science est forcément basée sur le langage
comme seul moyen d’expression ; dans ce cas, pour lequel le probleme
d’absence de toute ambiguité a une importance extréme, les modes logiques
doivent jouer leur role » (p. 227). Pour Heisenberg, cependant, il est clair que le
vrai et seul probleme réside dans la communication des savoirs aux non-
scientifiques sans trop de distorsions et de contradictions. Entre scientifiques,
en revanche, Heisenberg est d’avis que l'univocité parfaite — et donc la
compréhension également parfaite — peut étre assurée par les mathématiques et
par la logique.

On peut contraster cette vue avec celle d’un autre physicien éminent, Niels
Bohr, qui était de toute évidence d’avis que le sens de la langue naturelle
« ordinaire » était primordiale dans toute connaissance. Voici comment Kgppe
résume la thése de Bohr : « Epistémologiquement, Bohr avait la conviction que
la physique constitue une description du monde, et que toutes les descriptions et
connaissances doivent étre ramenées a la langue ordinaire. Le seul fait qu’on
doit formuler une connaissance ou une découverte sous forme linguistique pour
pouvoir en faire part est pour Bohr la preuve décisive du caractére linguistique
de toute connaissance. La langue n’est pas seulement nécessaire pour faire part
des connaissances, la connaissance est en elle-méme linguistique. La langue
construit la perception de I’homme du monde » (1990:85).

On peut évidemment discuter de la validité générale de ces theéses. Mais s’il
fallait choisir entre Heisenberg et Bohr, il me semble que Bohr touche au fond
méme du probleme épistémologique 1a ot Heisenberg reste a la surface. En
effet, comme nous I’avons déja vu, méme un langage formel doit étre constitué
comme tel dans un acte de communication intersubjective. Méme un axiome,
un théoreme ou un nombre entier doivent étre définis comme tels en ayant
recours a la langue naturelle « déja » signifiante. Autrement dit, méme si on
peut difficilement prétendre — comme le laissait parfois entendre Bohr — que
les mathématiques et la connaissance peuvent étre réduites a la langue naturelle
ou que la langue ordinaire détermine et structure entierement notre
représentation du monde, il faut cependant admettre qu’aussi bien les
mathématiques que la connaissance scientifique présupposent 1’existence d’un
sens intersubjectif et donc, par la, celle d’une cognition intersubjective du sens
déja établie. Autrement dit, s’il est vrai que le sens est la précondition sine qua
non de la connaissance du monde, il faut avoir un moyen de fonder d’abord
notre connaissance partagée du sens lui-méme, faute de quoi nous restons

74



misérablement enfermés dans notre cercle vicieux'.

Tout compte fait, nous devons donc tenter d’effectuer une réconciliation
aventureuse entre les deux sens du concept de I’intersubjectivité : celui d’aide
mutuelle et celui de contrdle réciproque. Revenons pour cela a la définition de
Carnap de I’exigence d’intersubjectivité. Voici comment la résume tres bien
Bochenski, mais en ajoutant une interprétation insidieuse qui a mon avis reste
illégitime :

Selon les néopositivistes, le sens de la proposition consiste dans la
méthode de sa vérification, ou d’apres une formule différente, mais qui
revient au méme, « I’énoncé a un sens alors et seulement alors, quand il
est vérifiable ». De fait, et telle est la thése des néopositivistes, on ne
connait le sens d’un énoncé que lorsqu’on sait s’il est vrai ou faux. Cela
veut dire que la méthode de vérification doit toujours étre donnée avec le
sens et vice versa, ce qui, en vertu du principe leibnizien des
indiscernables, re-vient a dire que la méthode et le sens sont la méme
chose. [...] La vérification doit toujours étre intersubjective, c’est-a-dire
qu’elle doit pouvoir étre faite en principe au moins par deux observateurs.
Sice n’estpas le cas, la vérité de I’énoncé ne peut étre démontrée et celle-

*C’est, me semble-t-il, pour ne pas avoir distingué clairement entre d’une part les conditions
de la constitution du sens linguistique et, d’autre part, les conditions de la vérité (scientifique)
des propositions que certains problemes épistémologiques n’ont pas trouvé de solution
vraiment satisfaisante. Ainsi par exemple le débat entre les instrumentalistes et les réalistes
sur la possibilité que 1’ostentation ou la démonstration peut servir de base valide au sens des
termes ou des concepts. L’argument principal des instrumentalistes est que des termes
comme « force » newtonienne sont des fictions heuristiques dont le sens ne peut pas étre
donné par démonstration (a la différence d’un mot ou d’un concept comme « virus »). Carr,
qui défend la vue réaliste, écrit a ce propos : « But this dichotomy can be elucidated by
means of Popper’s philosophy of science: while we want to say that there really are such
things as viruses in the world, and that they existed before we discovered them (these are
indeed realist assumptions), we are forced to accept that, as with whales, the most we can be
certain of is that there is something there when we point it out. As to what its description
might be, and as to whether two objects count as instances of the same thing, only our
theories and the requirements we make of them can tell us » (1990:13-14).

Ce qui me semble manquer encore a cette discussion, c’est la constatation qu’il n’y a pas
de sens sans fixation intersubjective d’une cognition ou d’une conceptualisation partagées.
Autrement dit, le sens d’un mot comme « force » ne dérive pas du mode d’existence
ontologique de son référent, mais du mode d’existence que nous — les locuteurs — lui
attribuons. Que cela est ainsi semble évident par le fait que nous pouvons continuer a
comprendre le sens de certains mots dans la langue naturelle méme si nous savons que la
science a démontré que le référent que nous lui attribuons n’a pas d’existence réelle. Le sens,
on I’a souvent dit, mais il faudra en tirer les conséquences, n’est pas une question de vérité ou
de connaissances scientifiques.

75



ci n’arien de scientifique. (1967:53).

Quelle est d’abord la déduction illégitime que fait Bochenski ici? C’est, me
semble-t-il, d’interpréter la notion de « vérifiabilité » comme « vérifiée », c’est-
a-dire comme une « vérité » déja établie. Bochenski dit méme que le corollaire
du premier postulat de Carnap est que le sens d’un énoncé est déterminé par
notre connaissance de sa valeur de vérité, alors que Carnap identifie 1’apparition
du sens avec la seule vérifiabilité. De toute fagon, ce qui est important de voir,
c’est que Carnap fait bien de la question du sens — et non pas en premier lieu
de celle de la vérité — une question de la vérifiabilité intersubjective’. Ne peut-
on pas penser que la liaison établie ainsi par Carnap et par Popper entre le sens
et la vérification intersubjective est justement 1’expression de 1’idée que
I’établissement du sens prime sur la connaissance scientifique et sur la vérité?

Au sujet de la théorie de Russell des types, von Wright, nous 1’avons déja
constaté, dit que :

« la théorie nous montre qu’il y a des questions dans la logique qui sont
pour ainsi dire plus profondes que les questions du vrai et du faux. Ces
questions concernent le sens. L’idée qu’on doit d’abord connaitre les
conditions sous lesquelles une proposition a du sens avant de pouvoir poser
la question de sa vérité a été caractérisée, avec raison, comme 1’une des
découvertes les plus riches et les plus fructueuses de la logique moderne.

On peut dire qu’elle établit un pont entre la logique et la sémantique »
(1965:74).

On remarquera que von Wright — a la différence de Bochenski — évite de
définir les conditions du sens comme les seules conditions de la vérité d’un
énoncé. En conclusion, si on retient des deux postulats de Carnap que le sens
dérive de la vérification de D’existence d’une cognition ou d’une
conceptualisation intersubjective, on peut, me semble-t-il, réconcilier ou

' A ce propos, il est intéressant de noter que ceux qui ont critiqué Carnap, notamment Quine,
lui ont reproché de tenir un raisonnement circulaire étant donné que « la méthode proposée
pour déterminer les intensions [c’est-a-dire, en gros, le sens] présuppose que le linguiste soit
en mesure de communiquer verbalement avec le locuteur dont il propose pourtant de
déterminer quel sens il préte a ses paroles » (Laurier 1993:257). Cependant, le risque de
circularité est évité, me semble-t-il, si on accepte la 1égitimité d’une épistémologie
interactionnelle, via media entre I’ introspection (I’ intuition) et I’observation extérieure (la
perspective de la troisieme personne).

76



rapprocher les deux sens du concept d’intersubjectivité'®.

Un autre rapprochement ou conciliation possible ne me semble pas non plus
impossible, tout en étant aventureux : entre le Wittgenstein de Tractatus et le
méme Wittgenstein dans Philosophical Investigations. En simplifiant, il n’est
peut-étre pas interdit de voir dans la philosophie du Tractatus une philosophie
du langage scientifique, c’est-a-dire du langage de la vérité, et dans celle de
Philosophical Investigations une philosophie de 1’épistémologie de la langue
naturelle, c’est-a-dire du langage du sens. En d’autres mots, c’est la philosophie
du langage ordinaire des Philosophical Investigations qui fonderait celle du
Tractatus”. En simplifiant encore, on pourrait concevoir la premiere
philosophie de Wittgenstein comme une réflexion « extérieure » sur le sens,
tandis que la deuxiéme se situe a l’intérieur méme du processus de la
constitution du sens, ¢’est-a-dire dans la connaissance intersubjective méme.

Finalement, il importe de souligner la distance qui sépare la distinction faite
ici et la distinction traditionnelle entre 1’expérience (ou la connaissance)
mystique et 1’expérience (ou la connaissance) rationnelle. L’expérience
mystique représente en fait I’exemple typique de la connaissance subjective et
introspective. La méme remarque s’impose en ce qui concerne la différence
épistémologique entre I’intuitionisme et le rationalisme.

En revanche, il y a des points communs frappants et significatifs entre la
troisieme voie épistémologique déblayée ici et la pragmatique transcendantale
de Apel®. Le projet de Apel, rappelons-le, est de fonder I’éthique en dépassant a
la fois le subjectivisme et I’objectivisme scienticiste. Ainsi Apel soutient que
que « l’objectivité non-évaluative de la science présuppose elle-méme la
validité intersubjective des normes éthiques » (1973), ce qui est analogue a la
these défendue ici, a savoir que la recherche scientifique des connaissances
présuppose 1’existence d’un sens partagé et intersubjectivement connaissable.

 On notera que la position de Popper au sujet des rapports entre le sens et la recherche de la
vérité est ambigue ou, du moins, mal articulée. D’un cdté, il rejette catégoriquement {’idée,
défendue entre autres par Quine, que nos concepts linguistiques déterminent ou corrompent
la formulation des théories et des hypothéses en rendant celles-ci incommensurables. De 1’au-
tre, il insiste sur I’importance de la langue pour I’apparition méme de la science. Comme le
résume Carr : « The emergence of language, with its descriptive and argumentative functions,
is important for Popper, since, by means of the language faculty, we are able to begin to
formulate the beginnings of what later became scientific theories ». (1990:41).

* On peut noter que Wittgenstein lui-méme disait que I’on ne pouvait pas comprendre 1’un
sans I’autre, autrement dit qu’il voyait dans les rapports entre ses deux philosophies un
rapport de complémentarité plutdt qu’un rapport d’opposition.

® Pour une courte introductionen francais a la pensée de Apel, voir Armengaud, 1985:104-
109.

71



Mais ce qui nous intéresse plus particulierement ici, c’est que Apel établit
explicitement un parallele entre le domaine du sens et le domaine de 1’éthique
du point de vue épistémologique. Il écrit :

Ici, nous pouvons voir un paralléle intéressant entre 1’éthique et et
I’herméneutique. Aujourd’hui, la meilleure défense méthodologique pour
ce dernier contre le scienticisme est de montrer que la science
objectivement descriptive et explicative — en des termes causales ou
statistiques — présuppose toujours et déja une compréhension du sens
méthodique dans la dimension de D’intersubjectivité transcendentale
(1973:50).

Dans une note, Apel pose également la différence épistémologique entre
« expérience » — scientifique — et « interaction ». Apel explique : « Comme
des étres humains, nous ne pouvons pas nous situer au dela (ou a c6té) de la
morale, de la méme maniere que nous pouvons refuser ou nous abstenir
d’accepter certaines ” théories” » (op.cit., p. 52)*. La catégorie épistémologique
« interaction » correspond bien a celle que j’ai désignée par le terme de
« perspective intérieure » ci-dessus®.

Finalement, Apel, s’appuyant sur le « private-language argument » de
Wittgenstein, insiste sur I’impossibilité pour le sujet seul de valider sa pensée :

On ne peut pas corroborer la validité d’un argument logique sans
présupposer, en principe, une communauté de penseurs qui soient capables

" Les citations ici ont été traduites de la traduction en suédois de ’article « Das Apriori der
Kommunikationsgemeinschaft und die Grundlagen der Ethik », 1994.

# Je ne souleverai pas ici la discussion certainement intéressante des rapports entre les trois
domaines épistémologiques ainsi dégagés : I’observation — subjective ou objective — de la
Vvérité, la cognition intersubjective et interactionnelle du sens et, finalement, la connaissance
pragmatique des valeurs. Mais si je devais les organiser dans une hiérarchie, je serais prét &
accorder la primauté a 1’épistémologie des valeurs. Pour pouvoir poser la question de la
vérité, il faut déja avoir a sa disposition du sens intersubjectif et connaissable. Mais pour
construire et constituer du sens, il faut avoir, d’une maniére ou d’une autre, la volonté ou le
besoin de communiquer. Et les volontés, les besoins et les désirs relevent certainement en
grande partie du domaine des valeurs. Dans son article déja cité, Apel pose comme
primordiale la question de savoir pourquoi il devrait y avoir science. De la méme maniére, on
peut sans aucun doute se poser la question pourquoi nous devrions avoir du sens ou pourquoi
nous devrions communiquer. En revanche, la question de savoir pourquoi nous devrions
avoir des valeurs est tautologique. Certes, nous pouvons — dans un certains sens — soutenir
que 1I’homme devrait se débarrasser de la morale et devenir un étre amoral. Mais cela,
justement, est déja un jugement de valeur.

78



d’une compréhension et d’un consensus intersubjectifs. [...] Cela montre
que la validité de la pensée privée dépend en principe de la justification des
propositions linguistiques par la communauté argumentative en question.
Un seul et unique étre humain, dans le cadre d’un langage privé, ne peut
pas suivre une regle et décider de la validité de sa pensée ; celle-ci est au
contraire, en principe, publique (p. 52-53).

On le voit, il suffit de remplacer « pensée » par « sens » dans le raisonnement
de Apel pour avoir une formulation succincte de la these défendue ici.

A un autre niveau, on peut également parler d’une certaine parenté entre la
connaissance intersubjective et interactionnelle et la notion de communion —
religieuse ou non. Pour ma part, je verrais volontiers dans la communion avec
Dieu — ou avec toute autre entité divine de la méme stature — le symbole de
I’acte originel de la constitution du sens. En effet, n’est-ce pas, pour ceux qui y
croient, Dieu qui donne du sens a nos vies et au monde? La Bible, me semble-t-
il, a bien dit : « Au commencement était le verbe ». En poussant les
spéculations encore plus loin, je dirais que c’est dans ce premier acte de
communion gu’un Derrida aurait di chercher « la trace » de la communication
originelle et pure, en précisant bien cependant que le miracle se répéte chaque
fois que nous arrivons a établir une intercompréhension parfaite. « Le mystere
de la premiere parole », dit Merleau-Ponty, « n’est pas plus grand que le
mystere de toute expression réussie » (1969:61).

Dans ses écrits sur Bakhtine, Todorov a noté que « le christianisme est une
religion en rupture radicale avec les doctrines précédentes, et notamment le
judaisme, en ce qu’il ne voit plus Dieu comme une incarnation de la voix de ma
conscience, mais comme un étre a I’extérieur de moi qui me fournit la
transgrédiance dont j’ai besoin » (1984:99). Dans un autre contexte, Todorov a
proposé d’interpréter la quéte du Graal comme une quéte du sens (1972). On
voit le lien qu’on pourra établir entre ces deux ordres de réflexions. Dieu
représente et symbolise la transcendance nécessaire et miraculeuse a
I’établissement et au maintien du sens. Pour les hommes faillibles, victimes
entre autres des intermittences de la mémoire et de leur luttes pour le pouvoir,
Dieu a servi de garant ultime de la possibilité d’établir et de rétablir une
intersubjectivité signifiante. La ol les hommes échouaient — ou négligeaient
— de créer et de maintenir un sens commun, il était toujours possible de se

79



rabattre sur le créateur du sens originel®. Ou comme le dit encore Todorov, en
résumant la pensée de Bakhtine :

L’absolu trouve donc bien une place dans le systéme de pensée de
Bakhtine, mé&me silui n’est pas toujours prét a le reconnaitre, et méme s’il
s’agit d’une transcendance de type original: non plus « verticale », mais
« horizontale », ou « latérale »; non plus d’essence, mais de position. Les
hommes n’accédent qu’a des valeurs et des sens relatifs et incomplets,
mais ils le font avec pour horizon la plénitude du sens, I’absoluité de la
valeur, ils aspirent & une « communion avec la valeur supérieure (a la
limite absolue) »*.

Et ou, justement, peut-on trouver cette « plénitude du sens » dont révent les
hommes (et Bakhtine), sinon dans la communion avec d’autres hommes, dans
I’intersubjectivité parfaite, c’est-a-dire dans I’amour et dans 1’amitié? Et en quoi
réside la perte la plus tragique du sens, sinon dans la solitude et dans
I’isolement?

En résumé, I’hypothése proposée ici — avec toute la modestie possible (mais
avec une grande conviction) et en faisant abstraction des dernieres spéculations
aventureuses que nous venons de voir — est qu’on peut réellement fonder la
connaissance du sens en faisant appel a I’épistémologie interactionnelle décrite
ci-dessus. C’est parce que le sens se constitue et émerge en tant que tel dans un
acte de reconnaissance commun — ou dans un acte de communion — qu’il peut
avoir une existence objectivement connaissable a deux étres humains. De ce
point de vue, I’essence méme du sens est d’€tre commun, méme si,

» Comme le montre Eco dans Le signe, il n’est pas rare de trouver cette idée explicitée sous
la forme de véritables philosophies du signe. Qu’on considere les propos de Croce, cités par
Eco : « Les tentatives pour expliquer I’intercompréhension des hommes dans la langage par
des imitations, des associations, des conventions, des inférences, etc., sont insuffisantes et
impuissantes... La doctrine de la “communicatio idiomatum” par opération divine, contient
en elle la vérité, méme si c’est sous une forme mythologique: les hommes se comprennent
parce que tous, vivent et se meuvent en Dieu » (1988:192).

% On trouve des suggestions similaires, mais au sujet du sens de 1’art, chez Duvignaud, dans
Sociologie de I’art (1984) : « En fait, les aspects de la communion esthétique dont nous
parlons, ou les signifiants et les signifiés se soudent ensemble dans une unanimité physique
momentanée, généralement représentée par la danse ou les diverses théatralisations, sont
rigoureusement délimités : 1’histoire et la sociologie interdisent de généraliser une attitude
spécifique. Toutefois, cette fraternité devenue irréalisable, prend la forme d’une attitude
créatrice efficace, mais en tant que nostalgie d’une communion perdue » (p. 75 ; ¢’est moi
qui sou-ligne).

80



évidemment, tout sens n’est pas commun a tout le monde. De ce point de vue,
également, la connaissance du sens précéde logiquement et empiriquement
notre connaissance scientifique du monde. En d’autres mots, le sens précéde la
vérité, c’est-a-dire que la notion de vérité doit &tre sens d’abord avant de
pouvoir servir d’instrument épistémologique dans la connaissance du monde
non-signifiant. Cela ne veut nullement dire que le sens exerce une
détermination totale ou totalitaire sur notre connaissance du monde. Comme le
dit Merleau-Ponty : « La pensée n’est pas le percu, la connaissance n’est pas la
perception, la parole n’est pas un geste parmi tous les gestes, mais la parole est
le véhicule de notre mouvement vers la vérité, comme le corps est le véhicule
de I’étre au monde » (1969:181). Tout comme la science elle-méme, le sens,
entre autres et parmi d’autres, est un outil pour explorer le monde.

81






A la (longue) quéte de I’essence du sens.
Quelques remarques sur [’ontologie et
I’épistémologie du sens

Passées les premiéres effusions polémiques relevant des convictions intuitives,
passées également les premieres tentatives de définition de la connaissance
intersubjective, il faut s’astreindre au travail ardu des précisions et des
concrétisations. Plus particulierement, il faudra essayer de sortir des paradoxes
et des cercles vicieux qui, nous I’avons vu, menacent toute interrogation sur le
sens. Entre les théories subjectivistes et les théories objectivistes, qui semblent
aboutir a des impasses, nous allons continuer sur le troisieme chemin
épistémologique déblayé dans le deuxieme chapitre. L’objectif? Pas moins que
d’arriver a formuler une ontologie et une épistémologie du sens.

Qu’est-ce donc a dire que le sens est intersubjectif ou il n’est pas? S’il est
vrai que le mode d’existence du sens est uniquement d’ordre intersubjectif,
quelles en sont les conséquences pour I’organisation du sens? Peut-on fonder —
empiriquement et/ou logiquement — la possibilité de la connaissance
intersubjective, comme le semble exiger la théorie présentée ici? Surtout, est-il
légitime du point de vue épistémologique de maintenir une distinction entre
« réellement » comprendre et « croire » comprendre, entre la vraie
communication et la communication probable ou inférentielle, entre la parfaite
connaissance intersubjective du sens et les hypotheses interprétatives seulement
plus ou moins probables?

Quelques précisions s’imposent pour commencer. Premiérement, la thése
défendue ici est une these treés forte : elle postule effectivement qu’il n’y a pas
d’autre sens que celui qui est commun et public ou, dans une autre formulation,
que le sens est essentiellement et constitutivement commun et public. La théorie
que voici veut également étre une theése réaliste du sens et de la compréhension
du sens. Qu’est-ce a dire? C’est dire que la théorie part de la présupposition que
le sens est un phénomene qui a une existence réelle et que le terme de sens
désigne quelque chose d’identifiable et de connaissable avec une identité et un
mode d’existence qui lui sont propres. La théorie du sens proposée ici prétend

83



donc décrire quelque chose qui existe dans la réalité linguistique, sociale,
psycho-linguistique et cognitive'.

Deuxiemement, il faut insister sur le fait que la théorie présentée ici est tout a
fait compatible avec un certain nombre d’autres théories du sens, sinon avec
toutes. Dans certains cas, on peut méme parler d’une réinterprétation théorique
de la pratique sémantique. C’est ainsi qu’il peut paraitre enfoncer des portes
ouvertes que d’affirmer que le fait de se comprendre présuppose |’existence
d’un savoir partagé du sens. C’est, on le sait, I’'une des théses de base de la
sémantique du code.

D’un autre coté cependant, I’idée que fout sens serait nécessairement a la fois
commun et public doit au méme degré paraitre contre-intuitive, tout en
s’inscrivant en faux contre un certain nombre des théories actuelles de la
communication. En effet, la plupart des locuteurs ont sans aucun doute
I’'impression de disposer d’un sens « privé » ou « personnel ». C’est cela
méme qui explique la distinction souvent faite — a tort comme on le verra plus
loin — entre un « speaker’s meaning », le sens du locuteur, et le « sentence
meaning », le sens de I’énoncé.

Cependant, sur ce sujet, il faudra distinguer tout de suite entre d’un coté le
fait évident que le sens est localisé ou stocké a I’'intérieur de chaque individu
particulier et, d’un autre coté, I’'idée que le sens peut avoir une existence
entierement privée et donnée par le sujet seul. Dire que le sens est public n’est
pas dire que le sens n’a pas d’existence dans la conscience d’un individu
particulier. Ce n’est pas non plus dire qu’un individu ne peut pas, par exemple,
se parler 2 lui-méme et avoir I’impression de comprendre ce qu’il dit.
Cependant, c’est dire que cette compréhension et ce prétendu sens privé n’a pas
d’existence réelle a moins d’avoir été publiquement constitué en interaction
avec d’autres locuteurs.

En tout cas, si un individu, dans son for intérieur, peut peut-étre « inventer »
du sens qui n’est partagé ou confirmé par personne, ce « sens » reste
entierement inconnaissable a d’autres personnes qu’a I’individu méme. Mais
non seulement cela, il doit en plus étre évident qu’un tel « sens privé » ne peut
pas étre un objet de connaissance scientifique. Pour qu’un sens soit un objet de
connaissance, il faut nécessairement 1’introduire sur la scéne publique. Et cela,
nécessairement encore une fois, implique I’établissement d’une mesure

" En dernicre analyse, elle devra donc aussi pouvoir étre confirmée par I’observation et
I’expérimentation sous les formes définies par 1’épistémologie qui découle de la théorie
méme. Cela dit, il est évident que je ne pourrai pas dans un ouvrage en grande partie
théorique et inter-disciplinaire donner des exemples empiriques pour étayer toutes les
hypotheses mises en avant ici.

84



d’intersubjectivité et d’intercompréhension. Dés que nous comprenons un sens
produit par un locuteur, ce sens compris, justement, n’est plus le sens du
locuteur seul.

En effet, qu’arrive-t-il si nous demandons a quelqu’un s’il a I’impression ou
la certitude de disposer d’un sens enticrement privé? Admettons que la
personne réponde par 1’affirmatif & notre question. Quels sont alors nos moyens
de connaitre en quoi consiste ce sens privé ou, tout simplement, de vérifier
I’existence réelle de ce sens prétendu enticrement privé? Clairement, il ne suffit
pas simplement de croire la personne sur parole. Pour vérifier I’existence réelle
de ce sens, nous devons apprendre & connaitre ce sens. Mais cela, évidemment,
ne peut pas se faire sans que nous comprenions ce sens, ce qui revient a dire que
le sens n’est plus privé, si jamais il I’avait été.

Inversement, la personne qui prétend disposer d’un sens entierement privé ne
peut pas non plus vérifier par elle-méme s’il s’agit véritablement d’un sens
entierement privé. Pour le savoir, il faudrait que la personne entre en interaction
avec d’autres locuteurs. Encore une fois, cela a pour conséquence d’introduire
ce sens prétendu privé dans la sphere publique. I1 est vrai que la personne, sur
I’aréne publique, pourrait dans une certaine mesure ne produire que ce qui, aux
oreilles des autres locuteurs, ne serait que du non-sens. Cependant, pour vérifier
que les autres ne comprennent véritablement rien, il faudrait au moins établir
une intercompréhension par ailleurs avec les autres locuteurs. Psycholo-
giquement, une telle situation asymétrique est évidemment des plus irréalistes,
mis a part le fait que la personne qui produit du non-sens n’aura d’autre
confirmation de son sens privé que celle-1a, a savoir que le sens privé est
véritablement du non-sens pour les autres locuteurs. En d’autres mots, la seule
confirmation « positive » que peut avoir la personne qui croit disposer d’un sens
privé est celle que ce prétendu sens privé est du non-sens’.

L’homogénéité du sens et de la sémantique
Un autre type de précision importante a faire est bien siir que le modele

esquissé ci-dessus — modele toujours plutdt simpliste — se complique par le
fait que nous ne nous décidons pas ensemble sur les sens spécifiques par un

*On notera que cette situation n’a rien a voir avec celle ott un locuteur veut exprimer un
nouveau ou un autre sens, sur la base d’un sens déja commun et partagé, pour étre compris
par quelqu’un. Cette situation montre au contraire a quel point la confirmation du sens
exprimé par un autre locuteur est nécessaire pour rendre réellement existant ce sens.

85



processus rationnel, conscient et volontariste. En réalité, I’établissement de
Iintersubjectivité du sens est un processus extrémement complexe et
multiforme, ot I’exigence d’une intersubjectivité parfaite n’est sans doute que
rarement maintenue. I1 y a un monde de différence entre d’un c6té I’inter-
subjectivité établie entre le pilote d’avion et 1’aiguilleur du ciel et, de 1’autre,
I’intersubjectivité qui se constitue tant bien que mal entre voisins ou entre
connaissances au cours des conversations ordinaires. Mais que la
communication puisse étre imparfaite ou échouer est un fait et, en partie, une
constatation banale. Ce qui ne I’est pas, c’est de dire que nous ne pouvons
jamais savoir avec certitude si lacommunication verbale a réussi ou non.

C’est pourtant, nous ’avons déja vu, cette derniére conception épisté-
mologique du sens qui domine dans les théories de communication actuelles,
que celles-ci soit linguistiques, sociologiques ou psychologiques. Certes, le
scepticisme peut étre plus ou moins radical, mais il reste qu’on retrouve dans la
plupart des théories 1I’idée que la connaissance du sens souffre d’une incertitude
épistémologique fondamentale. Méme Grice, qui est certainement un théoricien
de la communication réussie, fait de la compréhension une question
d’inférences ou d’hypothéses dont la vérification est soumise aux mémes
incertitudes épistémologiques que celles posées par la connaissance —
scientifique ou non — du monde®.

L’une des explications de cette curieuse situation se trouve sans doute dans
I’échec relatif de la sémantique du code, voire de la sémantique tout court, a
rendre compte de la communication verbale, réussie ou non. Il est, en effet,
assez facile de montrer que le sens codifié, c’est-a-dire le sens hors contexte et
invariable, ne peut pas toujours — surtout dans la communication orale — a lui
seul assurer la bonne communication d’avoir lieu. De 1a, sans aucun doute,
vient une partie du malaise théorique qui semble régner dans certains domaines
de la sémantique. Tamba-Mecz a méme noté récemment :

* Certains trouveront peut-€tre paradoxal qu’on puisse formuler des théories de la
communication qui ne se limitent pas a la seule communication réussie. Comme si on pouvait
parler de communication la ot il n’y en a pas! C’est pourtant ce que semble faire bon nombre
de théoriciens. Par exemple, méme si Sperber et Wilson sont d’avis que « ce qui est
mystérieux, ce qui demande a &tre expliqué, ce ne sont pas les échecs de la communication,
mais ses réussites » (1989:74), il est évident que leur théorie de la communication théorise
également — et peut-étre surtout — les échecs communicatifs. Rappelons aussi que
Chomsky a critiqué la théorie intentionnelle de Grice avec I’argument que la « théorie de
I’intention de communication » peut uniquement « contribuer a I’élaboration d’une théorie de
la communication réussie » (1977:92). Chomsky semble ici confondre certaines théories,
comme celle de Grice, de Habermas ou de Searle, qui posent les conditions idéales de la
communication heureuse, avec les théories qui tentent d’expliquer empiriquement sous
quelles conditions la communication réussit réellement.

86



La sémantique linguistique ne se présente pas aujourd’hui comme une
discipline au statut théorique et méthodologique bien défini et unifié, mais
comme un agrégat de propositions hétéroclites, que les traités récents de
sémantique se bornent a répertorier en rubriques distinctes. [...] Est-ce a
dire que toute sémantique linguistique est condamnée a I’émiettement, a la
relativité et que I’étude du sens n’est pas du ressort du linguiste? (1988:34-
35)

L’une des réponses a la question posée par Tamba-Mecz est fournie par la
poussée de la pragmatique linguistique qui est une tentative de remédier aux
insuffisances de 1’analyse purement sémantique. Une autre réponse est de dire,
avec Rastier, que le statut précaire de la sémantique s’explique par le fait que la
sémantique est « encore en cours de constitution, étant la plus tardive des
branches de la linguistique » (1991:73). Une troisieme réponse est celle de
Ducrot, plutdt défaitiste, qui consiste a dire que le sens sémantique n’est pas
accessible a une interrogation scientifique, étant donné que 1’observation de
celui-ci doit se faire par introspection, éternellement suspecte (1984). Une
quatrieme réponse, que nous allons tenter d’élaborer ici, consiste a poser
d’abord la question de savoir pourquoi la sémantique semble avoir échoué a se
constituer en une science homogene. Est-ce parce que I’objet de la sémantique,
en gros un sens partagé, codifié, commun et invariable, n’a pas d’existence
réelle et/ou qu’il est inconnaissable? Ou est-ce parce que les théories
sémantiques actuelles n’ont pas su décrire et expliquer la nature et I’'importance
de ce sens?

A premiére vue, il peut certainement sembler difficile de trouver un élément
qui serait commun a I’ensemble des différentes théories sémantiques. Qu’est-ce
qui pourrait étre le dénominateur commun a des théories aussi différentes que la
sémantique différentielle et componentielle, la sémantique véri-conditionnelle,
la sémantique cognitive, la sémantique instructionnelle, la sémantique du
prototype, la sémantique générative et d’autres encore? Cependant, malgré leur
différences par ailleurs, il me semble bien y avoir un postulat qui est commun a
toutes ces théories : celui de ’homogénéité du phénomene du sens, a savoir que
le sens, en derniere analyse, peut étre décrit ou expliqué par quelque principe
unique, par exemple dans les termes d’une structure binaire ou dans ceux des
conditions de vérité.

Rien de plus naturel sans doute. D’une part, toute nouvelle science part
presque toujours de I’hypotheése de 1'unicité de son objet d’étude. D’autre part,

87



la science est réductionniste de nature et cherche par conséquent a subsumer
son objet d’étude sous les concepts les plus simples et logiquement homogenes.
Face aux échecs relatifs des différentes théories sémantiques a se constituer en
une science du sens, on peut cependant se demander si le probleme fondamental
ne réside pas dans la définition de 1’objet d’étude méme. Plus précisément, on
peut se demander si I’exigence d’homogénéité théorique correspond a une égale
homogénéité de 1’objet d’étude, c’est-a-dire du sens”.

Premierement, il ne peut guére y avoir de doute que le domaine du sens est en
partie organisé de maniere systématique. Entre autres pour des raisons
d’économie et d’efficacité, le sens ne se constitue pas toujours, loin de 1a, d’une
maniere aléatoire et isolée. La formation du sens obéit a des principes de
catégorisation, de dérivation, d’inférence, d’oppositions différentielles, etc. Ces
principes, qui sont souvent codifiés dans la langue au méme titre que le sens,
peuvent étre formels ou signifiants. Qu’est-ce a dire? D’abord, c’est dire qu’on
ne doit pas confondre un systeme de pures formes et de relations entre de pures
formes avec le sens.

La sémantique, on le sait, s’est occupée avant tout a décrire et a expliquer non
pas I’organisation systématique et interne du sens, mais plutdt ce qui s’est laissé
décrire d’'une maniere systématique et formelle. La présupposition de base
semble avoir été€ que ce qui était systématique était aussi signifiant. Comme le
constate Mahmoudian :

For a long time, most linguists, especially those within the structuralist
tradition, focused on grammatical semantics and took the grammar as the
most, if not the only, interesting area of language phenomena. Therefore,
they were tempted to generalize the semantic properties uncovered for
grammatical units and regard them as common to all the significant units.
(1993:144)

* Dans ce contexte, les remarques de Langacker sur le manque chronique de consensus
scientifique en linguistique semblent tout a fait pertinentes : « A central reason for these
shortcomings is that linguistic theory has been built on inadequate conceptual foundations.
Surprisingly, little effort goes into the critical examination of deeply ingrained assumptions;
into tracking down the source of apparent dilemmas, which are usually indicative of
underlying conceptual confusion; or into cultivating radically new modes of thought that
might enable us to break out of some of the circles we seem to keep going around in »
(1983:31). En effet, ce qui me semble manquer dans les sciences du langage et du sens n’est
pas des « théories critiques », dans 1’acception qu’on donne habituellement a cette
expression, mais un examen critique des fondements ontologiques et épistémologiques des
théories existantes.

88



Si cependant on admet que le mode d’existence du sens est essentiellement et
constitutivement d’ordre intersubjectif, il n’y a plus aucune raison particuliere
de supposer a priori que le domaine du sens est organisé d’une maniére
logiquement cohérente a partir d’un seul et unique principe fondamental et
général’. En effet, si la constitution du sens est motivée en premier lieu par le
désir d’assurer un degré suffisant d’intersubjectivité et de consensus sémantique
opératoire, rien ne nous empéche d’imaginer que les locuteurs font appel a
plusieurs principes d’organisation sémantiques d’ordre différent. La proliféra-
tion des théories sémantiques avec chacune leur champ d’applicabilité
privilégiée pourrait justement étre invoquée comme un argument a 1’appui
d’une telle hypothése. De méme, lorsqu’on pense d’une part & la capacité de
créativité lexicale et linguistique de I’&tre humain et, d’autre part, aux
transformations historiques des langues particulieres, il peut méme sembler
contre-intuitif de postuler I’unicité fondamentale du sens — et par la celle de la
sémantique®.

Prenons par exemple le probléme de la catégorisation, tant débattue ces
dernieres années, ot nous n’avons que ’embarras du choix entre différentes
théories : La théorie d’inspiration aristotélienne des conditions (ou des
propriétés) nécessaires et suffisantes, la théorie du prototype, la théorie des
ressemblances de famille de Wittgenstein, la théorie sémique d’ordre
différentiel et componentiel (voir Kleiber, 1990). Plutdt que de postuler que la
catégorisation sémantique se fait sur la base d’une seule de ces théories, ne
peut-on pas aussi bien penser que nous utilisons différents principes de
catégorisation pour différents aspects du sens?” On pourrait, par exemple,
formuler I’hypothése que la catégorisation prototypique est opératoire surtout

* A moins de soutenir que I’€tre humain et les rapports entre les €tres humains peuvent
s’expliquer a partir de quelque principe ou loi uniques. Comme le dit Eco : « De
simplification en simplification, ainsi va le réve du structuraliste. Celui d’identifier, a la
limite, le Code des Codes, I'Ur-Code qui permettrait de retrouver les mémes rythmes et les
mémes rapports (les mémes opérations et relations élémentaires) a 1’intérieur de tout
comportement humain, qu’il soit culturel ou biologique. Cet Ur-Code résiderait dans le
mécanisme méme de la pensée humaine rendue homologue au mécanisme sous-tendant les
processus organiques » (1988:118).

¢ A ce propos, les remarques de Thierry méritent attention : « Cette expression — “analyse du
langage” — ne fait d’abord que désigner un ensemble varié d’investigations et de
théorisations sur des faits hétérogenes. [...] On serait tenté de dire qu’une telle diversité est le
signe le plus patent de cette réceptivité d’un travail de connaissance a ce dont il prétend
rendre compte, si ['unité présupposée de son objet ne semblait du méme coup se dissoudre et
s’évanouir avec lui » (1983 :27-28 : c’est moi qui souligne).

7 C’est, me semble-t-il, la conclusion naturelle a tirer de ’ouvrage de G. Kleiber sur la
sémantique du prototype (1990).

89



dans les domaines ou les contraintes d’ordre biologique et perceptuel sont les
plus fortes, comme dans le cas des couleurs. En revanche, il est tout a fait
possible que la catégorisation d’un sens qui appartient au métalangage de la
linguistique, comme celui attribué aux parties du discours ou aux mots comme
mot ou vérité, se fasse principalement a partir des conditions nécessaires et/ou
suffisantes. On pourrait égalementimaginer que la catégorisation des lexemes
émotifs se fonde principalement sur les ressemblances de famille a Ia
Wittgenstein. En tout cas on doit convenir, me semble-t-il, que de telles
questions méritent d’étre posées, ne serait-ce qu’a cause du fait que « nous »
sommes de toute évidence capables de concevoir différents types de
catégorisations possibles®.

Ou prenons un autre principe cher a une certaine sémantique ou il est érigé en
panacée explicative : celui de la componentialité du sens d’un mot. Quelles
raisons avons-nous de supposer que tout sens est nécessairement
décomposable? Ne vaudrait-il pas mieux admettre la possibilité que, pour
communiquer, nous avons besoin aussi bien des sens organisés en unités
décomposables et discrétes que des sens uniques et non-différentiels ou
graduels? C’est ainsi que Rastier a pu critiquer la sémantique référentielle parce
qu’elle « conduit inévitablement & une séparation des signes linguistiques en
deux classes : ceux qui référent et ceux qui ne réferent pas » (1991:82). Et si
c¢’était tout simplement vrai que le sens est ainsi fait qu’il releve parfois de la
fonction référentielle et parfois d’une opposition différentielle et non-

® Par exemple, il suffitde quelques lectures choisies du c6té des philosophes analytiques pour
se convaincre que la catégorisation en conditions nécessaires et suffisantes est un moyen
effectivement employé entre philosophes pour constituer du sens qui leur soit commun et
compréhensible. Le fait que cette catégorisation est souvent stipulative plutot que descriptive
par rapport a la langue naturelle n’y changent rien. En d’autres mots, méme s’il est vrai que,
par exemple, la sémantique du prototype peut expliquer un grand nombre de catégorisations
sémantiques, elle ne peut pas expliquer d’une maniere exhaustive foutes ces catégorisations.
Apres tout, méme du sens compris seulement par les philosophes entre eux est toujours du
sens.

90



référentielle entre certains sémemes?’

On peut dire de méme des variantes de la sémantique cognitive qui tentent de
réduire le sens a n’étre rien d’autre que des représentations symboliques et
computationnelles reliées par des regles formelles. Si les ingénieurs de
I’intelligence artificielle ont buté sur I’obstacle du bon sens commun, n’est-ce
pas parce que le sens ne se laisse pas réellement formaliser dans un seul langage
symbolique unique et logiquement cohérent? (voir Dreyfus, 1992 ; Sfez,
1992:444-461). Etant donné que le cerveau contient au moins deux systémes de
connexions neurales, sérielles et paralleles, il serait méme plus probable de
supposer que la langue ne puisse pas étre réduite seulement a 1’'un ou a I’autre
de ces systemes.

Il est également instructif de considérer comment les théories s€émantiques
inspirées de la philosophie analytique du langage traitent le probleme des
exceptions. En effet, s’il y a bien quelque chose qui caractérise la sémantique
logique, a la différence de la sémantique de la langue naturelle, c’est le recours
constant a des exemples uniques. C’est ainsi que la découverte d’un seul
exemple contradictoire suffit a invalider une théorie. Cela, bien siir, montre a
quel degré les sémanticiens logiques sont convaincus de la validité du postulat
de base, a savoir que leur objet d’étude, le sens, est une entité homogene.

Finalement, on pourrait se demander si le principe de la différentiation de la
forme, postulat de base de la sémantique saussurienne, peut a lui seul épuiser la
question du sens. En ce qui me concerne, je ne vois pas comment la seule
différence de forme pourrait étre signifiante. Derrida (1972) me semble donc
avoir tout a fait raison dans sa critique du principe saussurien de la différence

Il me semble, par exemple, que Kleiber a tout & fait raison a dire que « quelle que soit son
attitude *'métaphysique’, le linguiste est obligé par conséquent de s’engager... linguistique-
ment en faveur des particuliers » (1981:141). Voir aussi Grize (1990:78-91) qui répond aux
critiques que lui adresse Rastier d’une part pour avoir opéré, avec la notion de « faisceau
d’objet » une confusion entre contenu, concept et référent, d’autre part pour avoir oblitéré la
distinction entre linguistique et psychologie. Mais comme le remarque Grize, a mon avis
avec raison : « Il n’en reste pas moins que, un domaine étant donné, des savoirs plus ou
moins flous s’attachent aux mots. Refuser de prendre ceci en considération, c’est quitter la
logique naturelle au profit des langages logico-mathématiques, dans lesquels des expressions
d’abord vides de sens sont ensuite explicitement déterminées par des axiomes » (1990:80).
Qu’est-ce a dire, sinon que le clivage entre la linguistique et la psychologie n’a pas de
contrepartie absolue dans la réalité que tente de cerner I'une et I’autre discipline. On trouve
une bonne discussion de ces questions dans un article par Kdvecses, « Minimal and full
definitions of meaning » (1993), dont la conclusion est la suivante : « Linguistic semantics
cannot be complete without studying the relationship between language and the world »
(1993:264 : c’est moi qui souligne).

91



comme le fondement du sens et de la communication'. Encore une fois, n’est-il
pas plus plausible, face aux évidences empiriques, de supposer que
I’organisation différentielle du sens soit un des principes auxquels nous avons
recours pour faire de la langue un outil de communication efficace et adapté a
nos besoins?

Au fond, la théorie structuraliste n’est pas une théorie du sens. Elle est une
théorie, avec un champ de validité partiel, de I’ organisation du sens. Surtout, la
théorie de Saussure a pour objet ce qui est (nécessairement) commun a fous les
locuteurs d’une langue donnée, reléguant les variations individuelles et sociales
a étre des faits de la parole. Mais si on maintient que la théorie saussurienne
peut épuiser la question du sens, on est également forcé de soutenir que les
phénomenes linguistiques relevant de la parole sont non-signifiants. Une telle

“De la a conclure — comme le fait Derrida — que ce principe ne joue aucun rodle dans la
constitution du sens il y a cependantun pas. Ce n’est pas non plus parce que le principe
saussurien a une validité restreinte qu’on doit en tirer la conclusion, comme le fait Derrida,
que le sens lui-méme est un épiphénomene. Comme le souligne Taylor : « It is however
important to recognize that Derrida’s deconstruction of the realist’s concepts of textual
meaning and communicational understanding relies on taking for granted features of the
structuralist theory of communicational understanding, in particular, its concept of the
systematic holism of langue and its component signs. [...] In other words, Derrida’s
”deconstruction” of the realist view of WHAT textual meaning and communicational
understanding are depends on taking for granted the truth of the structuralist account of
HOW meaning and communicational understanding occur ; for it is on the basis of that
account that Derrida motivates his sceptical position on the topic of WHETHER : that is, the
claim that neither realist meaning nor communicational understanding could possibly occur.
(1992:166-7).

92



th¢se semble certainement trop restrictive'.

Cependant, il est rare de trouver des scientifiques du langage et de la
communication qui voient dans le langage — et encore moins dans le sens —
un phénomeéne substantiellement hétérogéne. Hormann et Mahmoudian sont
parmi ceux qui ont rejeté explicitement

the notion that there is some unified model that can handle all the
phenomena, structures, systems that make up language as such. The
implication of this is that language is not itself something unified, but
rather the result of a vast array and combination of biological, social,
historical, and psychological preconditions » (Hérmann, 1986:26)".

On remarquera que Hormann n’est pas arrivé a cette vue par un raisonnement
déductif, mais qu’il se fonde sur une analyse des points forts et faibles de
différentes théories a la lumiere d’une multitude d’évidences empiriques. Ayant
ainsi examiné les différentes théories de catégorisation et de représentation
sémantique, il constate :

" Ici, 1l convient de préciser que Saussure lui-méme ne prétendait pas qu’une seule différence
de formes ou des relations entre formes pouvaient épuiser la question du sens. En effet, pour
Saussure il y avait une différence entre la signification d’une unité linguistique et sa
« valeur » (voir Thierry, 1983:30-32). Cette distinction entre valeur et signification n’a pas
toujours été respectée par les structuralistes modernes. Ainsi aussi bien Hawkes (1977) que
Culler (1976) ont tendance a réduire le sens a n’étre rien d’autre qu’une valeur. Devitt et
Sterelny ont par conséquent raison de critiquer a leur tour un certain structuralisme pour
avoir manqué de donner une explication satisafaisante du sens, méme s’il n’est pas siir que
cette critique atteigne Saussure lui-méme (1987:210-221). Comme I’a bien mis en évidence
Mounin (1975:5-8), Saussure a souvent été victime d’interprétations érronnées, notamment
de la part des philosophes du langage. Il reste, bien sir, que le point faible de toutes les
théories structuralistes ou formelles est leur incapacité de relier le systeme linguistique au
monde extra-linguistique. Autrement dit, le sens est (peut-étre et en partie) systématique et
formel, mais il n’est pas seulement cela. Comme le remarque Mahmoudian : « Reducing this
hierarchy of meaning phenomenato a binary oppositionis obviously an oversimplification.
[...] Prieto is surely right when he says that a semantic analysis based on the logical relations
between signifiés will only show that two or several signifiés are distinct and not what this
distinction consists of » (1993:113 et 137).

*Signalons aussi I’ouvrage collectif Le sens et ses hétérogénéités (1991) ol est effectivement
posée la question de savoir si I’hétérogénéité est consubstantielle au langage. Cependant, il
ne s’agit pas ici premiérement d’une discussion sur la nature du sens en tant que tel, mais
d’une discussion de certains domaines du sens qui semblent échapper & une prise
systématique. Celui qui voudra sse renseigner sur des exemples concrets de I’hétérogénéité
du sens pourra consulter le tout récent Sémantique du langage par Baylon & Mignot
(1995:voir surtout pp. 109-11, 126, 173, 199 et 210).

93



We may draw the conclusion that there are probably many different ways
of representing the (semantic) content of what is said or meant. Probably
we have to assume analytic processes like decomposing a unitary meaning
into a list of elementary semantic features, but also processes operating on
a more holistic level, as the findings of Paivio and also these of Rosch
shows. [...] But could we not also assume that the owner of the memory,
so to speak, decides in which code the representation should appear? And
that he reaches this decision, for example, according to the kind of task
during which he must call on his semantic memory (1986:162).

Sans citer Hormann, Mahmoudian, en langant son « défi empirique » a la
linguistique, est arrivé a la méme conclusion. Mahmoudian écrit :

My suggestion is to admit that linguistic structure is not formal but
random, not homogeneous but hierarchized, containing different layers.
Relevance must then be deemed to have different degrees and not just two
values, plus or minus. [...] A language cannot be deemed to have a

homogenoeous structure ; different layers of structure can and must coexist
init. (1993:19,20).

Plus récemment, Nglke (1994), Milner (1995) et Hagege (1986) ont tenu des
propos qui vont dans la méme direction, méme si la encore leurs remarques
portent sur le langage en général et non pas sur le seul sens. Il faudrait aussi
citer Vion qui, dans La Communication verbale (1992), opte pour une
conception foncierement hétérogeéne des sources énonciatives (voir pp. 111-18).
On peut également mentionner que certains sémanticiens, comme Kleiber ou
Baylon, montre dans leur pratique qu’ils ne croient guere a 1’idée d’une

94



explication unique du sens".

Peut-on déja parler d’une tendance ? On peut toujours I’espérer. L’éclectisme
théorique, cependant, est rarement bien vu. Au contraire, beaucoup de
scientifiques le considérent comme une démarche non-scientifique, voire
comme une attitude anti-scientifique. Simmel, cité par Boudon (1990:105-6), a
pourtant montré que, dans les sciences humaines, « le principe de I'unité
interne » de 1’objet d’étude n’est souvent qu’un postulat a priorique. En effet,
comment pourrions-nous prétendre connaitre la nature d’un objet d’étude
d’avance? L’affirmation selon laquelle le sens est un phénoméne ou une entité
structuralement homogene ne peut donc étre qu’une hypothese dont la valeur de
vérité devra se déterminer aprés corroboration'.

De leur coté, les physiciens cherchent a trouver la théorie finale et unifiée qui

* Voici, pour compléter la liste, la formulation de Cruchaud, le confrére de Mahmoudian a
Geneve : « L’idée de base quifonde notre recherche est que la signification ne constitue ni
un domaine homogene et stable, ni une matiere totalement fluctuante et imprévisible. La
structure sémantique doit plutot étre considérée comme une structure relative composée a la
fois de zones de grande stabilité et d’autres zones qui, elles, sont sujettes a de fortes
variations » (1992:13).

On peut également mentionner que des cognitivistes comme Churchland & Churchland
défendent des vues similaires au sujet de la structuration de nos représentations mentales
(méme s’ils n’en tirent pas des conclusions concernant la structure de la langue et du sens) :
« In particular, what of creatures in whom learning is a major element in their progressive
attunement to the environment? [...] But here we must resist our parochial impulses
concerning the structure of such a system. In the first place, such a system need not and
almost certainly will not be monolithic or uniform at all. Most likely, we possess an
integrated hierarchy of quite different computational/representational systems, facing very
different problems and pursuing quite differentstrategies of solution. Why should we expect
the representational systems used by the visual system, the auditory system, the
proprioceptive system, and the motor system all to be the same? (1990:309). »

“ I est intéressant de voir, avec le physicien Heisenberg, que le conflitentre les partisans de
I’idée d’une substance fondamentale et ceux qui se déclarent pluralistes est aussi vieux que la
philosophie elle-méme. Heisenberg écrit notamment : « Jetant un coup d’ceil en arriére sur le
développement de la philosophie greque jusqu’a ce stade, on comprend que c’est la tension
entre I’Un et le Multiple qui a été son guide. Vis-a-vis de nos sens, le monde consiste en une
variété infinie de choses et de phénomenes, de couleurs et de sons. Mais pour le comprendre,
il nous faut introduire une sorte quelconque d’ordre, et I’ordre signifie qu’on reconnait ce qui
est égal, il signifie une certaine sorte d’unité. De 1a sort la croyance qu’il existe un principe
fondamental, mais en méme temps la difficulté d’en tirer I’infinie variété des choses. »
(1971:62).

A ce propos, il est symptomatique de relever les commentaires faits par Milner au sujet
des « jeux de langage » de Wittgenstein : « Un autre effet du concept de ”jeu de langage”
consiste en effet a faire exploser I'unité du langage comme phénomene. [...] Mais aucune
linguistique ne peut accepter une telle “explosion”, qui revient a nier le factum linguae »
(1995:282).

95



pourrait relier les théories de la relativité, de 1’électromagnétisme, des quantas
et de la thermodynamique. A leur niveau d’explication, 1’espoir de trouver une
théorie unique, basée sur quelques éléments fondamentaux reliés entre eux,
n’est peut-&tre pas tout a fait vain. En ce qui concerne le sens en revanche, qui
est imbriqué dans la plupart des domaines de 1’activité humaine, il me semble
tout a fait légitime de remettre en question I’hypothése selon laquelle la
sémantique peut décrire et expliquer tous les aspects du sens avec une seule
théorie.

Finalement donc, le premier tort des sémantiques actuelles ne me semble pas
tellement avoir été de négliger de tenir compte de la situation d’énonciation,
mais d’avoir tenté de réduire le sens a quelque principe de base unique. Comme
le dit encore Mahmoudian : « Moreover, we should look for reasons why one
technique gives more convincing results than the other. One of these reasons
could be the heterogeneity of semantic facts » (1993:158). J’ose donc suggérer
que I’échec relatif de la sémantique n’est pas la preuve décisive que le sens est
uniquement d’ordre pragmatique ou que ce qu’on appelle la « sémantique du
code » doit étre déclarée caduque. En revanche, il faudra redéfinir la nature de
I’objet d’étude de la s€émantique. La question, donc, reste a savoir ce qu’est le
sens'.

L’exigence de la stabilité intersubjective du sens

Si le postulat de I’unité et de I’homogénéité du sens est particulicrement
enraciné en sémantique et en linguistique, c’est sans doute parce que certains
craignent pour le statut de la sémantique comme science si ce postulat est
abandonné. Cependant, une remise en question du réve de la théorie sémantique
unique et unifiée n’a pas nécessairement pour corollaire que le sens lui-méme

*» Je me permets ici une derniere remarque speculative sur les raisons profondes qui pousse la
science a toujours formuler 1’hypotheése — qui, apres tout, ne peut étre qu’heuristique — de
I’homogénéité de son objet d’étude. La science, on I’a dit et répété, ne peut pas étre une
connaissance du cas unique ; pour rester scientifique, elle doit viser le général sous la forme
des régles, des normes et des lois. De la, évidemment, la tendance & ne pas vouloir
reconnaitre 1’existence possible des exceptions, des éléments hétérogenes et des anomalies,
méme si rien ne dita priori que I’univers, dans tous ces aspects, a tous les niveaux d’analyse,
est régi par des regles générales. D’une certaine maniere, on peut donc dire que
I’épistémologie scientifique a une tendance inhérente & promouvoir des explications
finalement autoritaires (voir par exemple I’excellente analyse faite par Vion de la conception

des normes et des régles en sociologie, 1992)

96



est indéterminé, incohérent ou illogique'®.

Dire que le mode d’existence du sens est uniquement d’orde intersubjectif
implique, il est vrai, que tout sens peut changer, évoluer ou disparaitre. D’un
autre coté, cette these implique tout autant que le domaine du sens doit
présenter a tout moment une large part de stabilité et d’invariance. Si cela
n’était pas le cas, tout simplement, il faudrait recréer le sens dans chaque
situation d’énonciation. Cela, bien sfir, est impossible.

Autrement dit, comme phénomene, le sens peut étre a la fois stable et
changeant, déterminé et indéterminé, structuré et non-structuré, clair et flou,
logique et contradictoire, univoque et ambigu, homogéne et hétérogéne. Si on
se place au niveau de la description et de ’explication du sens, on dirait que le
sens peut &tre aussi bien calculable que non-calculable, formalisable que non-
formalisable, structuré que non-structuré, motivé qu’arbitraire, référentiel que
différentiel. Tout dépend de I’aspect spécifique du sens qui est sous
considération. Avec une formule heureuse de Baylon & Mignot, le sens est une
« hétérogénéité ordonnée » (1995:224). Ou comme le dit trés bien Guilbert :
« Le langage est le lieu oll se rencontrent des nécessités contradictoires, le
changement et la stabilisation » (1975:16).

Cependant, pour assurer le bon fonctionnement de la langue comme outil de
communication, certains domaines du sens doivent présenter a tout moment un
degré plus élevé de stabilité intersubjective et transsituationnelle que d’autres".

Cela est sans aucun doute le cas pour les structures syntaxiques a valeur
sémantique et pour 1’organisation phonologique des sons. Mais cela est aussi et
surtout le cas pour le métalangage naturel de la langue, dans lequel il faudrait a
mon avis inclure non seulement les signes autonymes proprement dit, mais

* « La linguistique a longtemps pati du postulat réducteur de I'unicité interprétative », écrit
Kronning avec raison. « Selon ce postulat, I’interprétant ne peut assigner, lors d’un acte
d’interprétation donné, qu’une seule et unique entité sémantique & une expression
polysémique. Or, 'unicité n’est, nous venons de le voir, qu'un cas de figure interprétatif
parmi d’autres : I’ambiguité, la surdetermination, |’ indétermination » (1994:95).

On remarquera d’ailleurs que la pragmatique cherche elle-aussi & son tour a réduire la

communication du sens a quelques régles fondamentales reliées entre elles, comme, par
exemple, les lois discursives (Martin) ou les maximes conversationnelles (Grice). Non sans
grandes difficultés, d’ailleurs, comme le montre la tentative de synthese faite par Armengaud
(1985 ; voir également la discussion par Martin du degré de prévisibilité des « lois »
proposées par la pragmatique, 1992:248-265).
7 Sur ce point, il y aurait d’études intéressantes a faire pour essayer d’évaluer et d’expliquer
le degré relatif de stabilité intersubjective et transsituationnelle entre différents domaines du
sens... ou méme a I’intérieur d’un méme domaine. On pourrait se demander, par exemple, si
le peu de stabilité sémantique de 1’adjectif épithéte en francgais n’est pas en partie due au fait
que I’adjectif est peu employé comme épithete dans la langue parlée.

97



également tout type de sens qui nous permet de parler de la langue elle-méme.
Parmi ceux-ci on trouvera donc des principes comme la force référentielle
décrite par Kleiber, certains principes de catégorisation, la valeur d’identité du
verbe étre, la stabilité du sens du sujet par rapport au prédicat (Rey-Debove,
1986:93), I’interrogation, etc.

« Without such a supporting infrastructure of metadiscursive practices », écrit
Taylor, « the activities we know of as language — [...] — not only could not be
known (so conceptualized) ; they could not exist » (1992:12). En effet, quelle
est la fonction de ce métalangage sinon de nous faciliter la tiche d’assurer un
degré suffisant d’intersubjectivité pour permettre a la communication d’avoir
lieu? « Les facteurs de stabilisation du systéme des signes [...] », dit encore
Guilbert avec raison, « résultent de la nécessité d’une représentation et d’une
expression communes chez les membres d’une méme communauté, pour qu’ils
puissent communiquer, se comprendre. Il y a un impératif social a I’instauration
de reégles de formation des signes et de combinaisons de signes par rapport a
I'infinie diversité de la réalité, ce qui fonde le code linguistique » (1976:16).

Parmi ces facteurs de stabilisation du sens, le métalangage naturel occupe une
place primordiale et, me semble-t-il, négligée en sémantique'®. Dans la plupart
des théories de la communication, il est rare de voir discutées sérieusement les
implications du fait que deux locuteurs, face a un probléeme de communication,
peuvent se poser explicitement I’un a I’autre des questions sur le sens des mots
utilisés ; des questions qui, a leur tour, présupposent I’existence d’un consensus
sémantique au niveau du métalangage naturel. C’est ainsi qu’un énoncé comme
« Que signifie le mot x », pour étre compréhensible a deux interlocuteurs,
présuppose une entente sémantique préalable sur le sens des parties de 1’énoncé
qui ne sont pas x. Dans ce genre d’énoncés, I’interrogation ne peut évidemment
porter a la fois sur x et sur les autres éléments qui constituent 1I’énoncé. En
d’autres termes, si, a la rigueur, on peut soutenir que le sens dit mondain, c’est-
a-dire le sens « normal », se fixe dans la situation d’énonciation, le sens
métalinguistique, lui, doit en grande partie rester constant d’une situation a une
autre.

C’est I’existence de ce métalangage « naturel » — compris comme
I’ensemble des facteurs de la stabilisation du sens — qui explique pourquoi la
langue est un instrument de communication tellement adapté et efficace. La

® A ma connaissance, la seule étude proprement linguistique de quelque envergure sur le
métalangage de la langue naturelleest — et reste — Le métalangage par Rey-Debove (1986),
une étude qui, malheureusement, ne semble pas avoir eu beaucoup de suites. Signalons aussi
Le développement métalinguistique par J.E. Gombert (1990), une étude psycholinguistique
sur le développement de la fonction métalinguistique chez I’enfant.

98



langue ne contient pas seulement les sens particuliers établis, mais également
les mécanismes nécessaires a 1’établissement et au maintien de ces sens. La
langue est donc a la fois un outil de communication et de transmission de sens
et un outil de création, de fixation et de maintien de sens. Cela peut étre illustré
simplement par 1I’ambiguité d’une question comme « Qu’est-ce que c’est? » qui
peut porter aussi bien sur le référent que sur le sens d’un signe.

Que la langue présente une dualité fondamentale appartient, on le sait, au
fond commun de la linguistique. On parle de sa double articulation, de la langue
et de la parole (Saussure), de la compétence et de la performance (Chomsky),
de la langue comme systeme et et de la langue comme outil, de la langue
comme moyen de pensée ou comme moyen d’action, etc. Ces distinctions
binaires, on le sait aussi, ne se recoupent qu’imparfaitement et représentent
parfois des théories linguistiques contraires.

En sémantique, peut-étre plus qu’en syntaxe, le nombre de distinctions, sous
des appellations diverses, entre un sens « invariable » et un sens « variable » ne
se compte plus (sens littéral, codifié, conventionnel, lexical, stable, hors
contexte, etc. d’un coOté, et sens figuré, métaphorique, situationnelle, variable,
etc. de I'autre)””. Du point de vue intersubjectiviste, de telles distinctions
doivent sans aucun doute étre réinterprétées. Que I’intersubjectivité repose
principalement sur un sens mémorisé et, par la, transsituationnel, ou sur un sens
constitué dans la situation d’énonciation ne change en rien la nature du sens. Il
n’y a pas de différence ontologique entre le sens dit conventionnel ou le sens dit
situationnel, ni entre le sens dit lexical et le sens dit computationnel, ni entre le
sens du mot et le sens phrastique.

En effet, la faute souvent commise dans les discussions sur la nature du sens
me semble étre de vouloir réduire la notion générale ou superordonnée du sens
a I’un ou l’autre de ses variantes ou sous-catégories, un peu comme si on
voulait réduire le sens d’animal a celui de cheval. On pourrait dire qu’on n’a
pas prété assez d’attention au fait qu’une distinction entre, par exemple, le sens
codifié/conventionnel et le sens situationnel/pragmatique est une distinction
entre deux variantes d’un méme phénomene. Ou encore, qu’on a consacré trop
d’efforts a vouloir définir ce qui différencie les différentes sous-catégories du
sens, et pas assez a ce qui les relie. L’objectif ici, en revanche, on 1’aura
compris, est justement une tentative d’identifier le concept général du sens.

" Notons tout de suite que chacun de ces deux principaux types de sens peuvent a leur tour
étre divisés en sous-catégories. C’est ainsi qu’il faut admettre qu’il y a une différence entre le
sens lexical d’un co6té et le sens phrastique/computationnel de I’autre, tous les deux faisant
partie du sens sémantique, invariable et transsituationnel.

99



Sens sémantique et sens pragmatique

Parmi les différentes conceptions du sens, celle qui sous-tend la pragmatique
conversationnelle et actionnelle a sans doute le plus de points communs avec la
vue défendueici. Selon Bange, par exemple : « L’action (I’interaction) verbale
parait ainsi soumise a deux grand types de régles : les unes sont des regles
sociales d’adaptation a la solution de problemes extérieurs ; les autres sont des
regles de bonne organisation interne » (1992:91). La pragmatique
conversationnelle a également raison d’insister sur le fait que le sens se
construit — ou se reconstruit — dans et par la communication.

En revanche, la pragmatique ne me semble pas accorder suffisamment
d’attention a I’exigence d’une certaine stabilité du sens pour assurer une bonne
communication. En d’autres mot, dire que le sens est construit implique que le
sens a réellement une existence comme résultat. C’est le résultat de la
construction qui est le sens, non le processus de sa genése. Il n’y a pas que des
hypotheses interprétatives et des vérifications plus ou moins plausibles de
celles-ci de la part des locuteurs. Il y a aussi et surtout une fixation du résultat
de la vérification sous la forme d’un signe et des rapports entre les signes.

hors situation. Dans la perspective intersubjectiviste, une telle délimitation de
I’objet d’étude de la sémantique se justifie par le fait qu’une certaine stabilité
de la signification est absolument nécessaire pour permettre une bonne et
parfaite communication d’avoir parfois lieu. A mon avis, cependant, on aurait
tort de vouloir situer cette stabilité a tel niveau ou dans tel domaine précis du
domaine du sens.

C’est ainsi que le sens lexical d’'un mot hors contexte peut €tre stable,
parfaitement intersubjectif et univoque, tout comme le sens d’une phrase ou
d’un texte, tandis que tel autre mot peut avoir un sens tellement vaste, multiple
et vague qu’il peut paraitre incompréhensible pris isolément. Mais le fait qu’il
peut étre extrémement difficile de décrire le sens transsituationnel de certains
lexemes, comme /e ou ici, ne signifie par pour autant que leur sens dépend
uniguement de la situation d’énonciation, comme est tentée de soutenir la
pragmatique interactionnelle. Sous sa forme radicale, cela reviendrait a dire que
tout sens est en fait créé, a partir d’une forme non-signifiante, au moment méme
de I’interaction verbale. Prétendre, par exemple, que 1I’adjectif rouge n’a aucune
signification lexicale en dehors de la situation d’énonciation serait dire que
rouge, pris isolément, est incompréhensible (et donc substituable a n’importe

100



quelle autre forme linguistique). Cela, évidemment, est une conclusion qui ne
concorde guere avec les faits®.

En pragmatique linguistique, tout comme en éthnométhodologie et en
sociologie interactionniste, on a vu ces dernieres années une insistance accrue
sur le role du contexte et de la situation pour la fixation du sens (voir Bachmann
et al., 1981:192 ; Vion 1992:101-6). Cette insistance, bien sir, est tout a fait
justifiée. Ce qui ne ’est pas, c’est d’opposer le sens construit et fixé en
situation au sens qui préexiste a la situation. De par certaines formulations, on a
parfois ’impression que le sens stable et intersubjectif n’a pas de véritable
existence”. Pour illustrer la nature du probléme, on pourrait examiner le
passage suivant de l’ouvrage de Bachmann er al sur le langage et la
communication sociale :

De plus, Garfinkel et Sacks en particulier ont mis en relief les rapports qui
existent entre cette dynamique et les présupposés socio-culturels, rapports
qui produisent le véritable sens du message. C’est ainsi que la méme
expression linguistique n’a pas forcément le méme sens au milieu et a la
fin d’une conversation, et que seule une personne ayant le bagage
socioculturel nécessaire saura décoder le message. L’exemple que donne
Gumpertz est I’expressionaméricaine « Come and see us » qui ne constitue
nullement une invitation si elle sert a clore une conversation, alors qu’elle
en est une au milieu d’une conversation. Comme il le fait remarquer,
I’étranger qui ne connaitrait pas cette convention socioculturelle pourrait
interpréter le message verbal de fagon erronée. (1981:192).

En tant que telle, cette analyse ne laisserien a désirer. Mais ce qui est important
a noter, c’est qu’une interprétation est toujours une interprétation de quelque
chose qui a déja — du moins en partie — du sens. Si ce n’était pas le cas,

® 11 est d’ailleurs symptomatique que la pragmatique délaisse en grande partie le sens des
textes écrits, fait auquel nous aurons I’occasion de revenir par la suite.

" Ainsi, par exemple, Bachmann et al. écrivent qu’une expression linguistique « ne prend son
véritable sens qu’en fonction du contexte pragmatique » (1981:59). On trouve des formules
semblables chez Vion : « En dépit d’illusions tres répandues le sens véritable des mots n’est
pas transsituationnel mais se trouve précisé, désambiguisé, réinterprété en fonction du
contexte interlocutif » (1992:53). Comment cependant comprendre le qualificatif
« véritable » ici (souligné par moi)? La seule interprétationcohérente et compréhensible me
semble €tre que le « véritable » sens est le sens véritablement compris par deux ou plusieurs
locuteurs. En fait, il n’y en a pas d’autre. On remarquera également que les auteurs cités
passent entierement sous silence le probleme de la stabilité transsituationnelle du sens des
textes écrits, dont le sens des textes écrits par ces auteurs mémes.

101



n’importe quelle phrase pourrait remplacer « Come and see us » dans I’exemple
ci-dessus. Cela, bien sfir, n’est pas une thése tenable. C’est donc justement
parce que I’énoncé en question a quelque sens stable et intersubjectif qu’il
pourra étre interprétée en situation de la maniére décrite par Gumpertz®.

Au sujet de la distinction entre le sens conventionnel et le sens situationnel
Bange écrit notamment :

On voit donc comment le sens des structures linguistiques peut étre
logiquement expliqué comme résultant d’un processus de
conventionalisation et d’instrumentalisation qui facilite considérablement
la compréhension. Méme si on doit tenir pour important ce role
d’instrument de la communication joué par les structures linguistiques, cela
n’entraine pas que le concept de signification en situation dérive du
concept de signification conventionnelle : c’est le contraire qui est vrai.
[...] Certes, le processus d’habitualisation et de conventionalisation que
Grice fait intervenir est une reconstruction théorique. Et il est bien entendu
exact que la langue préexiste a son utilisation par les locuteurs réels, ce qui
peut inciter a croire qu’elle est bel et bien premiére dans la communication.
Mais il n’en est rien. Les recherches empiriques récentes en psychologie et
en linguistique développementale confirment au contraire que le besoin de
communication et la communication dans les interactions mere-enfant
précedent dans le temps et rendent possible pour I’enfant I’acquisition des
structures linguistiques et non I’inverse » (1992:144).

Cependant, méme s’il est vrai que la signification conventionnelle — c’est-a-
dire la signification stable et invariable codifiée — dérive génétiquement de la
signification en situation et qu’il y a donc primauté de la communication
interactionnelle sur le systeme linguistique, cela ne veut pas nécessairement dire
que les rapports de forces resteront les mémes apres la constitution de la
signification conventionnelle. Le fait méme que nous dévelopons un sens
conventionnel, y compris celui d’un métalangage qui nous permet de modifier

# Ce genre d’énoncés ambigus sont cités dans la plupart des ouvrages pour montrer les
insuffisances de 1’analyse sémantique du sens considéré hors contexte. Dans La Pertinence
de Sperber et Wilson, par exemple, on invoque la phrase « Babette s’est acheté une glace »
pour pouvoir tirer la conclusion qu’ « une phrase ayant une seule représentation sémantique
peut exprimer un nombre illimitée de pensées » (1989:23-4). D’une part, cependant, il est
certainement une induction illégitime de généraliser la polysémie dans quelques cas
particuliers a fous les sens de la langue. D’autre part, il me semble tout aussi douteux
d’affirmer qu’une seule représentation sémantique puisse exprimer un nombre illimité de
pensées.

102



et de stabiliser le sens, semble indiquer que la signification en situation n’est
pas en soi suffisante pour permettre une communication efficace. On peut
méme aller plus loin et soutenir qu’un ensemble de significations
conventionnelles et stables — une fois constitué comme tel — est la condition
nécessaire pour le bon déroulement de la communication verbale dans la
plupart des situations pragmatiques.

Lorsqu’on examine de pres les analyses pragmatiques de 1’interaction
verbale, on se rend d’ailleurs vite compte du fait que les pragmaticiens eux-
mémes ne peuvent pas se passer d’un sens sémantiquement stable pour mener a
bien leurs analyses. Un cas en point, parmi de nombreux autres, est I’analyse
faite par Bange lui-méme d’une conversation téléphonique dans 1’ouvrage
Analyse conversationnelle et théorie de ’action (1992:167-189). Cette analyse
a pour premier objectif de « montrer le caractere a la fois schématique et
émergent de I’interaction » (p. 167).

Ce qui est tout a fait remarquable, cependant, c’est de constater a quel point
Bange, pour effectuer son analyse pragmatique, se fie a sa propre compétence
sémantique dans I’interprétation du sens des mots et des phrases énoncés par les
deux locuteurs au cours de leur conversation téléphonique. Nulle part trouve-t-
on exprimée la moindre réserve quant au degré de correspondance réelle entre
le sens compris par Bange lui-méme et le sens compris par les deux locuteurs
respectivement. En réalité, la démarche méthodologique de Bange part du
postulat — non déclaré — que le chercheur et ses deux « objets d’étude »
comprennent une grande partie du sens d’une maniére parfaitement
intersubjective®.

Cela peut surprendre étant donné que Bange, comme nous venons de le voir,
défend en méme temps la thése de la primauté du sens situationnel sur le sens
conventionnel. Ce recours a un sens sémantique qui est supposé commun au
chercheur et aux locuteurs étudiés — méme dans les études les plus
pragmatiques — montre a mon avis que 1’existence d’un sens sémantique —
aussi bien lexical que computationnel/phrastique — est un fait incontournable.

Cela ne veut pas dire qu’il soit toujours facile de déterminer en quoi consiste,
plus précisément, ce sens sémantique stable et partagé. Loin de la. Prenons un
exemple concret tiré encore de 1’analyse faite par Bange. Dans la conversation
analysée par lui, les deux locuteurs parlent « de toute évidence » d’une pilule de
contraception qui porte le nom de « trinordiol ». Pour tirer cette conclusion sur

# Cela dit, il est vrai, comme me I’a signalé P. Touati, que le scientifique a cet avantage sur
les locuteurs étudiés qu’il dispose de la conversation entiére pour interpréter le sens qui
émerge et qui se fixe au cours de la conversation.

103



le sens du mot de « trinordiol », nous n’avons pas besoin de savoir — en tant
que sémanticien-observateur « extérieur » — que « trinordiol » est
effectivement le nom d’une pilule de contraception. Nous I’inférons
naturellement a partir du sens d’autres mots, notamment du mot de « reégles »,
de I’expression de « prendre la pilule » et d’autres encore.

Rien de plus banal sans aucun doute. Il « n’y a aucune raison » que notre
inférence en tant qu’observateurs extérieurs sur le sens de « trinordiol » ne
corresponde au sens compris a ce mot par les deux locuteurs. La présupposition
de base, a savoir qu’il y a une communauté de sens extensive entre moi-méme
en tant que sémanticien-observateur et les deux locuteurs, est « sans grand
doute » justifié.

Mais supposons maintenant que cette présupposition soit fausse. On peut, par
exemple, imaginer que les deux locuteurs étaient des drogués qui avaient
inventé un code secret pour parler de pilules d’un tout autre type. Dans ce cas,
on voit tout de suite la précarité du statut épistémologique du seul sémanticien-
observateur « extérieur ». L’hypothése sémantique qui au départ semblait
revétir un trés haut degré de probabilité devient subitement des plus douteuses.
De ce point de vue, c’est-a-dire si on se limite a la seule position d’un linguiste
observateur extérieur, on pourrait a la rigueur étre d’accord avec Quine lorsqu’il
parle de I’indétermination fondamentale et incontournable de 1’interprétation du
sens compris par les autres locuteurs®.

L’importance cruciale de la stabilité sémantique dans la communication est
également corroborée par les études sur I’acquisition du langage par les enfants.
Comme le souligne Bruner : « Again, it was Piaget who most compellingly
brought this ”abstractness” to our attention in describing the logical structure of
the child’s search for invariance in his world — the search for what remains
unchanged under the changing surface of appearance » (1983:30 ; c’est moi

#On peut d’ailleurs relever ’absence, dans ce type d’analyse, d’observations de la part du
chercheur sur le comportement des deux locuteurs. Evidemment, cela s’explique puisqu’il
s’agit d’une conversation téléphonique, mais le fait ne manque pas d’importance. Le fait que
de telles conversations semblent possibles constitue déja un argument contre les théories les
plus behavioristes du sens. Ainsi, lorsque Quine soutient que « there is nothing in linguistic
meaning beyond what is to be gleaned from overt behavior in observable circumstances
(1992:38) », le corollaire en est qu’une conversation téléphonique — ou une communication
par écrit — ne peut, en principe, ni étre compris par un observateur extérieur, ni aboutir a une
transmission exacte de sens entre les deux locuteurs.

L’analyse conversationnelle faite par Bange s’inscrit certainement en faux contre la
conception behavioriste de sens défendue par Quine. De toute évidence, il est possible de
décrire en scientifique du sens compris par d’autres locuteurs entre eux sans s’appuyer sur
I’observation du comportement des locuteurs en question.

104



qui souligne). Horman fait a peu pres le méme point : « The great achievement
of the child consists in filtering out with the strength of his intellect what is
permanent, what stays the same, the constant from the steady flow of events and
aspects. The tendancy toward making things constant is certainly a biological
process which is very widespread » (1986:92). Clark leur fait écho en parlant
des conventions linguistiques :

For a convention to become established, therefore, it has to rest on mutual
knowledge and coordination among the participants. [...] In language, the
role of convention is central. For a language to serve as a means of
communication in speech community, members of the community must
mutually agree on the conventional meaning (or meanings) of each
established linguistic expression. To count as conventional, such meanings
must be consistent from one occasion to the next » (1993:68-9 ; rappelons
que, Guilbert, cité ci-dessus, était du mé€me avis).

On notera que I’hypothese selon laquelle une part de stabilité sémantique est la
condition nécessaire de la communication réussie peut étre défendue méme si
on n’ accepte pas celle plus radicale mise en avant ici, a savoirqu’il n’y a sens et
compréhension que la ou il y a intersubjectivité.

Pour résumer, dans I’optique intersubjectiviste, il n’y a pas lieu d’opposer la
sémantique a la pragmatique. La stabilité du sens sera maintenue la oli on en a
besoin, pas en fonction de telle unité d’organisation linguistique comme le mot,
la phrase, le texte ou le contexte. C’est presque une trivialité de rappeler que,
dans la pratique de la langue, tout sens est compris dans une situation ou dans
un contexte, c’est-a-dire que fout sens releve d’une certaine maniere du
domaine de la pragmatique. De la a conclure qu’il y a toujours et
nécessairement primauté du sens fixé en situation sur le sens codifié et
mémorisé, il y a cependant un pas. Eco me semble avoir vu juste en déclarant :

En d’autres termes, un locuteur normal peut inférer, de I’expression isolée,
son contexte linguistique possible et ses circonstances d’énonciation
possibles. Contexte et circonstances sont indispensables pour pouvoir
conférer a D’expression sa signification pleine et compléte, mais
I’expression possede une signification virtuelle qui permet au locuteur de
deviner son contexte. (1985:18)

105



Seulement, on doit se demander en vertu de quoi I’expression possede une
signification virtuelle. La réponse doit étre que la signification virtuelle est la
trace mémorisée sous forme de signe ou des rapports entre signes des
significations actuelles qui ont été établies ou reconnues d’une maniere
intersubjective auparavant. Le qualificatif « virtuel » se justifie dans la mesure
ol la prochaine situation d’énonciation peut entrainer une modification ou une
révision du sens mémorisé, mais sans qu’il y ait nécessité. Autrement dit, le
sens virtuel, le sens sémantique, peut trés bien rester intact d’une situation a
I’autre. A cela s’ajoute le fait que chaque sens fixé ou créé dans la situation
d’énonciation sera mémorisé a son tour et fera ensuite partie du sens
sémantique®.

La différence entre la sémantique et la pragmatique, finalement, revient a peu
de chose : la sémantique étudie la partie du sens qui reste constante d’une
situation a 1’autre ; la pragmatique étudie la partie du sens qui est construite,
reconfirmée, modifiée ou fixée au moment méme de I’énonciation. L’ une n’est
pas plus « vraie » que I’autre. L’une n’est pas plus objective ou déterminée que
I’autre. L’une n’est pas plus variable que 1’autre. Autrement dit, que la
compréhension se base sur Uintersubjectivité déja établie ou sur
I’intersubjectivité établie au moment de I’énonciation, la nature du sens reste la
méme?.

= Selon Eco, cette idée de I’accumulation du sens se trouve déja chez Peirce. Résumant la
philosophie de Peirce, Eco écrit : « Au cours de ce processus sémiotique, le signifié
socialement reconnu des expression s’accroit a travers les interprétations auxquelles elles
sont soumises en divers contextes et en diverses circonstances historiques. Le signifié
complet d’un signe ne peut qu’étre I’enregistrement historique du travail pragmatique qui a
accompagné chacune de ses apparitions contextuelles » (1992:300-1).

On retrouve chez Vion une idée similaire, celle de « I’histoire interactionnelle » qui « est

constitué de la totalité des interactions auxquelles I’individu a participé ou assisté »
(1992:99). Cela dit, il faudra se garder, avec Baylon & Mignot (1995:210), de voir dans
I’accumulation du sens un processus diachroniquement « additive », ot chaque forme se voit
s’enrichir de plus en plus de sens.
* « Ladifférence entre énoncés constatifs, qui décrivent, et énoncés actifs, ou dire c’est faire,
ou tenter de faire, est ainsi moins grande qu’il ne parait. Il y a plus de liens qu’on ne peut
penser entre I’objet de la sémantique traditionnelle, surtout intéressée par les énoncés
vériconditionnels, et celui d’une discipline récente, la pragmatique » (Baylon & Mignot,
1995:40)

106



Lcs explications génétiques du sens

La théorie pragmatique a été élaborée pour remédier aux insuffisances de la
sémantique du code. Cependant, la pragmatique, pas plus que la sémantique, ne
se présente comme une seule théorie homogene. Si, dans un premier temps, la
seule innovation de la pragmatique fut le recours a une notion de « contexte »
assez rudimentaire et bonne a tout faire, les théories pragmatiques d’aujourd’hui
sont bien plus sophistiquées, tenant compte non seulement du contexte
extérieur, mais également des intentions du locuteur et de I’effet produit sur le
destinataire — dans un va-et-vient continuel entre les deux. Notamment, la
théorie des actes de langage formulée par Austin et développé entre autres par
Searle et Grice, accordent une place primordiale aux intentions du locuteur.

C’est la raison pour laquelle on peut rapprocher la pragmatique de certaines
théories du sens innéistes ou cognitives qui voient dans le sens un phénomene
déterminés par la biologie et/ou par nos conceptualisations cognitives. En effet,
dans les deux cas, on peut parler des explications génétiques du sens, c’est-a-
dire que le sens s’explique par son origine ou par ses causes”. Cependant, toute
explication génétique du sens me semble méconnaitre le fait que le sens
constitué a un mode d’existence propre qui ne peut pas étre réduit a sa genese.
Pour appuyer cette affirmation, nous examinerons ici une théorie pragmatique,
celle de Searle, et la sémantique cognitive d’inspiration biologique.

Searle, on le sait, a formulé sa théorie des actes de parole dans de nombreux
ouvrages. Ici, je prendrai comme point de départ un article tout récent dans New
Literary History (1994) ou Searle applique sa théorie a une discussion de la
critique littéraire.

Premiérement, on remarquera que la théorie de Searle est loin d’étre
purement intentionnelle. C’est ainsi que Searle reconnait pleinement 1’existence
d’un sens sémantique et conventionnel, dont il dit notamment : « I am not
saying: perfect communication is impossible and we cannot fully say what we
mean. On the contrary, our communications are often perfectly adequate; and
we can, at least in principle, say exactly what we mean » (1994:641). Searle

 Stjernberg a relevé les affinités qui existent entre la théorie intentionnelle du sens et la
théorie cognitive d’un langage « intérieur », le « language of thought » a la Fodor : « Gricean
views of meaning, where linguistic meaning is explained in terms of the beliefs and
intentions of the single speaker, often have much in common with the language of thought
view. That is if the Gricean holds that the speaker’s psychological states — his beliefs and
intentions — have a content independently of the linguistic meaning needed to express the
beliefs in question » (1991:9).

107



reconnait donc un droit de cité aussi bien a ce qu’il appelle le « sentence
meaning », c’est-a-dire, en gros, le sens sémantique, qu’au « speaker’s
meaning », le sens de 1I’énonciateur, et au sens fonctionnel, c’est-a-dire le sens
qui dépend de I’action remplie par 1’acte de parole.

Mais ce qui nous intéressera plus particulierement ici, c’est la distinction faite
par Searle entre le sens du locuteur et le sens de I’énoncé et la theése selon
laquelle le sens complet d’un acte dépend crucialement des intentions de
I’énonciateur®. Surtout, il faudra se demander dans quelle mesure ’intention
communicative de 1’énonciateur peut €tre caractérisée comme étant du sens.
Voici d’abord un résumé succinct de la these défendue par Searle :

Itis crucial to distinguish between what a sentence means, that is, its literal
sentence meaning, and what the speaker means in the utterance of the
sentence. We know the meaning of a sentence as soon as we know the
meanings of the elements and the rules for combining them. But of course,
notoriously, speakers often mean more than or mean something different
from what the actual sentences they utter mean. [...] If, for example, I now
say "The window is open”, I might say that, meaning literally that the
window is open. In such a case, my speaker meaning coincides with the
sentence meaning. But I might have all sorts of other speaker’s meaning. I
might say, "The window is open”, meaning not merely that the window is
pen, but that I want you to close the window. [...] On the other hand, in
any actual speech situation, what matters for the identity of the speech act
is the speaker meaning, and that is what sentences are for. Sentences are to
talk with. A sentence type is just the standing possibility of an intentional
speech act. So in one fundamental sense, speaker meaning is prior, since
the speech act is the basic unit of communication, and the identity criteria
for the speech act are set by speaker meaning. (1994:645-6)%.

Que dire de la distinction « cruciale » faite par Searle? D’abord, bien siir, que la
notion d’un « speaker’s meaning », du moins en anglais, n’a rien de curieux ou
de paradoxal. Nous avons tous eu I’'impression d’avoir des choses a dire qui ne

® Dans sa critique des théses exclusivement intentionnelles de Knapp et Michael, Searle ne
laisse pas le moindre doute sur le fait qu’il est d’avis qu’on peut, parfois, communiquer
parfaitement en ayant recours a un sens sémantique qui est indépendant des intentions de
I’énonciateur : « However defined, a text consists of words and sentences and they continue
to have a linguistic meaning, whatever the intentions of the author » (p. 652).

# Cela, on le voit, est dire d’une autre maniere qu’il y a, malgré tout, primauté du sens
situationnel sur le sens « conventionnel ».

108



se laissaient pas entierement ou immédiatement communiquer par le sens
sémantique déja constitué. On pourrait dire qu’il y a des cas ou ce que nous
voulons dire ne peut pas se dire en utilisant le sens sémantique, des cas ou nous
essayons parfois de communiquer ce que nous voulons dire par d’autres
moyens que le sens verbal.

Cependant, si la compréhension est le seul critere de la présence du sens,
comment peut-on savoir si les intentions de 1’énonciateur sont signifiantes
avant que celles-ci soient reconnues ou confirmées par un autre locuteur?
D’aprés la conception intersubjectiviste du sens, la réponse est, tout
simplement, que les intentions qui n’ont pas été reconnues ou confirmées par un
autre locuteur ne sont pas signifiantes, c’est-a-dire qu’elles n’ont pas de sens.

Cette affirmation, bien siir, peut sembler tautologique ou étre une simple
question de la définition des termes. Mais si on admet que la seule expression
des intentions communicatives suffit pour constituer du sens, on sera obligé
d’admettre qu’il peut y avoir sens méme si aucun interlocuteur ne comprend
rien a ce que le locuteur veut exprimer, c’est-a-dire méme dans un cas oll une
intention exprimée est incompréhensible. Autrement dit, les intentions de
I’énonciateur n’ont aucune signification connaissable tant que celles-ci n’ont
pas été reconnues par un autre locuteur.

Une autre maniere d’exprimer la méme chose est de dire que 1’énonciateur,
pour communiquer une intention, peut utiliser du sens déja constitué pour faire
connaitre ses intentions. En tant que telles, cependant, les intentions du seul
locuteur n’ont pas de sens. Le sens se constitue au moment de la reconnaissance
mutuelle, pas avant. De ce point de vue, c’est donc a tort que Searle, et d’autres
avec lui, établissent une distinction « cruciale » entre le soi-disant « speaker’s
meaning » et le « sentence meaning », le sens sémantique™®.

Cette conclusion, il faut bien le souligner, va a ’encontre de la conception du
sens mise en avant par la plupart des sémanticiens et des pragmaticiens. A titre
d’illustration, on peut citer Baylon & Mignot lorsqu’ils écrivent dans

* Cela est également la conclusion de Vion : « Si I’on ne peut nier I’existence de relations
entre intentionnalité et force illocutoire, il ne saurait y avoir de relation directe. Il ne suffit
pas que je veuille ordonner et produise, a cet effet, les formes de I’ordre pour que cet acte soit
réussi. [...] Comme la communication n’existe qu’avec la réception, I’acte qui ne serait
qu’intentionnalité n’est pas un acte. Ce n’est qu’avec sa réception, et donc son acceptation
qu’il se réalise en tant que tel ». (1992:46). Eco critique la théorie intentionnaliste de Searle
avec le méme type d’arguments (voir 1992:161-3). « Cependant, écrit Szegedy-Maszdk de
méme, il faut faire remarquer que les actes de langage dépendent et des locuteurs et des
auditeurs. Un acte de langage est une requéte, non seulement a cause de I’intention du
locuteur, mais aussi parce qu’il est reconnu en tant que requéte par un destinataire »
(1989:185).

109



Sémantique du langage : « Aussi semble-t-il préférable de limiter le sens, non
pas a ce qu’il y a effectivement de commun —, nous venons de faire remarquer
que sur le sens il peut y avoir désaccord —, mais au moins a ce qui est voué a
étre commun, sur le plan du contenu, aux participants de I’échange langagier »
(1995:45 ; c’est moi qui souligne). Trés souvent, cette distinction entre les deux
types principaux de sens, le sens de 1’énonciateur et le sens linguistique, est
présentée comme évidente. Ainsi K. Bach dans son introduction a I’anthologie
Basic Topics in the Philosophy of Language : « Both words and people mean
things. So we had better keep clear the difference between the meaning of a
linguistic expression — a word, phrase or sentence — and what a person means
using it » (1994:4). Tout de suite apres, Bach remarque cependant — mais sans
que cela porte a conséquence : « Interestingly, although what an expression
means is the meaning of the expression, we do not say that what a person means
is the meaning of the person. Expressions have meanings, people do not »
(idem.).

En conclusion, ce qu’on appelle le sens du (seul) énonciateur n’est pas a
proprement parler du sens, pas plus que le soi-disant sens du (seul) receveur ou
interprétant. Le sens de 1’énonciateur est en réalité une intention de faire sens.
Pour faire sens, 1’énonciateur peut ou bien avoir recours a un sens commun déja
constitué et transsituationnel ou bien a un sens établi avec son interlocuteur au
moment de 1’énonciation. Dans le domaine du sens, pourrait-on dire, il ne suffit
pas de vouloir pour pouvoir.

Une autre chose est le fait souligné par Searle et par toutes les théories
pragmatiques que le sens intersubjectif déja constitué ne suffit pas pour assurer
la réussite communicative dans toutes les situations communicatives™. Mais
cela est simplement constater qu’il existe des situations ou nous devons
constituer du sens pour pouvoir communiquer verbalement, c’est-a-dire que
nous devons faire de sorte que nous puissions nous comprendre. Mais on doit

* D’une part, cependant, Searle insiste certainement d’une mani¢re exagérée sur 1’insuffi-
sance du sens sémantique pour assurer la réussite communicative. Comme tant d’autres
pragmaticiens, il oublie, par exemple, de noter que le sens d’une phrase comme « The
window is open » doit réellement &tre compris pour faire réussir I’acte de parole ou cette
phrase est prononcée. En fait, il me semble évident que la compréhension d’un sens
sémantique est la condition nécessaire de la réussite de fout acte de parole. Il ne suffit pas
seulement que 1’énonciateur soit plein de bonne volonté — c’est-a-dire qu’il a des intentions
illocutoires adéquates — pour accomplir les actes de parole représentées par des phrases
comme « je promets », etc. Il faut aussi que le sens des énoncés prononcés soit correctement
compris. En d’autres mots, I’acte de parole se définit trivialement par ce que !’on fait en
parlant, mais la réussite de 1’acte de parole comme communication verbale dépend
nécessairement d’un sens déja constitué.

110



également noter que le travail de nous faire comprendre & nouveau dans chaque
situation d’énonciation sans recours a un sens sémantique transsituationnel
serait un travail de Sisyphe. Si nous avons constitué et fixé le sens a 1’aide des
signes, ¢’est précisément pour y échapper.

Regardons ensuite la sémantique cognitive comme un autre exemple typique de
I’explication génétique du sens™. Selon Kronning d’abord, « La sémantique
cognitive se propose [...] de décrire la structure cognitive des entités
sémantiques associées aux expressions linguistiques » (1994:20). Kronning cite
a ce propos Langacker : « Semantic structure is conceptualization tailored to
specifications of linguistic convention. Semantic analysis therefore requires the
explicit characterization of conceptual structure » (1987:99). Girdenfors, dans
un article du Philosophy and Linguistics, donne une description succincte de la
conception cognitiviste du sens :

The central tenet of this approach is that meanings of expressions are
mental entities. A semantics is seen as a mapping from the linguistic
expressions to cognitive structures. The external world enters on the scene
only when the relation between it and the cognitive structure is considered.
[...] On this approach, the way an individual grasps the meaning of an
expression cannot be separated from the process of assigning meaning to
the expression. In other words, the cognitive approach refuses to divorce
semantics from psychology (1993:288).

Si D'objectif de la sémantique cognitive est tout simplement de décrire
I’organisation cognitive du sens, c’est-a-dire la forme non-signifiante sous
laquelle le sens intersubjectivement constitué sera mémorisé, il n’y a pas lieu a
lui chercher querelle. Il y a également des points communs évidents — et
réconfortants — entre certains présupposés de la sémantique cognitive et la
théorie intersubjectiviste du sens, entre autres en ce qui concerne 1’insistance
sur la nécessité d’une approche inter-disciplinaire pour rendre entierement
compte du sens et la volonté explicite de surmonter 1’éternel opposition entre

* Remarquons tout de suite que la sémantique cognitive n’est pas une théorie aussi homogene
que ne le laisse entendre ce court exposé. Pour avoir une idée plus complete et plus juste des
différentes conceptions de la sémantique cognitive, on pourra consulter Conceptualizations
and Mental Processing in Language (1993), Geiger, A & Rudzka-Ostyn, B. (éd.). Il
n’empéche bien stir que la sémantique cognitive, tout comme la science cognitive (déja) dite
« classique », partent d’un certain nombre de postulats de base qui les démarquent entre
autres des théories sémantiques saussuriennes et des théories véri-conditionnelles du sens.

111



I’objectif et le subjectif.

Cependant, de nombreux cognitivistes, en critiquant aussi bien la thése de
I’autonomie de la linguistique que celle qui situe le sens dans le monde en
dehors de la conscience, soutiennent en plus que le sens dérive de ou est
déterminé par les structures neuro-physiologiques du cerveau ou du moins, par
notre appareil nerveux de perception. C’est ainsi que le sens d’un lexeme
comme rouge dériverait directement du fait que notre appareil de perception,
biologiquement déterminé, nous fait voir une couleur rouge, prototypique ou
autre®. Comme le dit clairement Géardenfors déja cité : « Since the cognitive
structures in our heads are connected to our perceptual mechanisms, directly or
indirectly, it follows that meanings are, at least partly, perceptually grounded.
(1993:289). Pour les défenseurs de ce genre de théses innéistes, le lieu du sens
n’est pas le signe linguistique, mais les concepts ou les conceptualisations, « the
inner language of thought », dans la terminologie de Fodor (méme si Fodor,
comme 1’a montré Géirdenfors, situe toujours le sens dans le monde
« extérieur »). De ce point de vue, le signe n’est (souvent) rien d’autre qu’une
étiquette conventionnelle collée sur des catégories conceptuelles qui n’ont rien
de proprement linguistique.

Il est également notable que la sémantique cognitive situe habituellement
I’apparition du sens chez le seul individu. Pour Gérdenfors, par exemple, dans
I’article déja cité, « social meaning emerges from individual meanings » (p.
286). En ce sens, on peut parler de la sémantique cognitive comme d’une
théorie égocentrique du sens. Par 1a, la sémantique cognitive s’oppose
absolument a la thése défendue ici, a savoir que le sens émerge et se constitue
dans un processus d’interaction intersubjective — ou sociale®.

I est sans doute vrai que certains consensus sur le sens d’un mot ou sur les
principes de 1’organisation du sens sont en partie redevables a 1’organisation
neuro-physiologique de notre cerveau et de notre appareil de perception. C’est
ainsi, par exemple, que nous n’avons pas d’adjectifs de couleur qui désignent
des teintes « bleu-jaune », comme nous en avons pour des teintes « rouge-
jaune » (en1’occurrence orange). La raison en semble étre que notre appareil de
perception n’a pas de récepteurs pour percevoir les premieres. De la méme
maniere, le sens de certains lexémes de formes, comme triangle ou rond, est
probablement fondé sur les catégories perceptuelles toutes faites et

* C’estla ’essence du débat entre les relativistes culturels a la Sapir et Whorf et les innéistes
universalistes a la Berlin et Kay ; pour les détails, voir 1’article D’ont vient le rouge dansle
présent volume.

* L’égocentrisme répandu dans les sciences cognitives sera discuté plus en détail dans le
dernier article de ce volume a propos de la théorie de la conscience élaborée par Dennett.

112



biologiquement prédéterminées.

Dans d’autres cas, tel consensus sémantique s’établit sans doute sur la base de
nos besoins de base en tant qu’étres humains. Kleiber a certainement raison de
« croire que notre commune nature d’hommes entraine inévitablement certaines
constantes dans notre mode de représentation du monde et ces constantes, ces
universaux peuvent étre considérés comme faisant partie du monde au méme
titre que les objets réels, contingents » (1981:29). Hormann et d’autres parlent
de « constants anthropologiques » qui posent des contraintes pour la formation
du sens (1986:9).

Cependant, quelle que soit la cause fondamentale de telle intersubjectivité
particuliere — biologique, sociale, linguistique, cognitive, actionnelle ou autre
— il est crucial de comprendre que le sens ne peut pas étre réduit a étre
I’équivalent de la cause ou de la contrainte extérieure. Pour que du sens émerge,
il faut que la cognition individuelle soit intersubjectivement reconnue et con-
statée. En d’autres mots, la seule existence d’une cognition individuelle ou
d’une structure cognitive, méme si celles-ci sont universellement partagées par
tous les étres humains, n’est pas suffisante pour qu’il y ait sens®.

Pour prendre un autre exemple que je développerai plus en détail dans un des
articles ultérieurs, nous sommes (a peu pres) ainsi constitués physiologiquement
que nous faisons la différence entre 7 millions de couleurs ou de teintes. Mais
toutes ces unités discrétes n’ont pas pour autant du sens. Une catégorie, une
représentation ou une conceptualisation perceptuelles ou cognitives — méme
innées et communes a tous les étres humains — ne signifientrien en soi. IIn’y a
pas de rapports nécessaires entre un universel de cognition ou de perception et
une unité signifiante. Le corollaire en est qu’on ne pourra pas prétendre avoir
donné une explication suffisante d’un universel de langue d’ordre sémantique
— a la condition qu’il en existe, ce qui est controversé — en démontrant la
seule existence des universels cognitifs qui y correspondent. En effet, pour
maintenir une telle thése, il faudrait démontrer que fout universel cognitif se
voit nécessairement attribuer un sens linguistique.

Clark fait une remarque similaire au sujet de 1’acquisition du langage par
I’enfant : « Ontological categories provide the basis for many of the initial

* On peut, me semble-t-il, interpréter la théorie sémiologique de Eco, qui s’inspire de Peirce,
dans ce méme sens. Eco écrit notamment : « Mais dés le moment ol la sémiotique établit
I’existence d’un code, le signifié cesse d’étre une entité psychique, ontologique ou
sociologique : ¢’est un phénomene culturel, descriptible grdce a un systéme de relations que
le code nous montre comme regues par un groupe donné a un moment donné » (1988:113). A
la différence de la théorie de Eco, cependant, celle proposée ici, nous I’avons vu, ne contient
aucune a priori quant au caractére systématique du sens. En effet, selon Eco, le code est
« une série de regles qui permette d’attribuer une signification au signe » (1988:33).

113



hypotheses children make about meanings. But the meanings must ultimately
conform to the conventions of the language community, and where they do not
match children’s early meanings, adult speakers play a decisive role in refining
and shaping those meanings until they do conform » (1993:65).

Sans entrer dans une autre discussion d’envergure en linguistique, celle sur le
statut des conventions linguistiques, on notera aussi que la constitution et le
maintien d’une convention présuppose une connaissance intersubjective du sens
de cette méme convention. De ce point de vue, c’est a tort qu’on confond la
theése de I’arbitrarité du sens, qui concerne uniquement la forme, et la theése de
la conventionnalité du sens, qui porte sur la substance et la forme,
intersubjectivement établies. L’établissement d’une convention présuppose au
moins une reconnaissance du statut et de la fonction de la convention méme®™.

En conclusion, pour que la connaissance — que celle-ci soit innée ou acquise,
universelle ou culturelle — devienne sens ou signifiante, il faut qu’elle soit
intersubjectivement constatée. Pour qu’elle devienne sens linguistique ou
verbal, il faut en plus qu’elle s’incarne dans un signe ou dans un rapport entre
signes qui est mémorisé.

Finalement, il convient de signaler, d’une part qu’il n’y a pas incompatibilité
nécessaire entre la conception intersubjectiviste du sens et celle de la
sémantique cognitive, d’autre part que certains cognitivistes semblent
commencer a éprouver le besoin de tenir compte également de l’interaction
entre les €tres humains pour pouvoir expliquer d’une maniere satisfaisante le
sens et la conscience.

J’ai déja cité Searle qui, dans son dernier livre, enjoint la science cognitive a

* Au sujet de la différence ontologique entre la nature du sens et ses causes, on peut relever
un commentaire de von Wright dans sa critique du behaviorisme logique, c’est-a-dire de la
thése que le psychique peut logiquement étre déduit du physique « Il y a une objection assez
évidente et, me semble-t-il, tout a fait défendable, qu’on peut faire au behaviorisme logique,
a savoir qu’il confond un rapport empirique et une identité entre significations. 1l se peut que
chaque état psychique corresponde exactement a un certain état dans le cerveau ou a des
formes déterminées de comportement. Mais il n’en découle pas que les états psychiques
signifient (sont) la méme chose que certains états spécifiques dans le monde matériel »
(1965:157).

En ce qui concerne le probléme du statut des conventions, on peut I’illustrer avec
’exemple d’un outil comme un marteau. Or, d’une partil doit étre évident que la constitution
habituelle du marteau — a la fois sa forme et sa substance — est en grande partie
conventionnelle. De I’autre, il doit étre tout aussi évident que celle-ci n’est pas pour autant
arbitraire. A cela s’ajoute le fait, souligné surtout par la sémantique cognitive, que le sens
peut aussi étre motivé en termes d’iconicité (voir Kronning 1994:66-68). Comme le remarque
simplement Eco : « Conventionnalité n’est pas synonyme d’arbitrarité » (1988:33).

114



« redécouvrir la dimension sociale de la conscience » (1992:48)7. En
linguistique cognitive, on trouve aussi quelques tentatives, aussi bien théoriques
qu’empiriques, d’intégrer la notion de « discours » dans le champ d’étude.

Dans son article « Interaction and cognition », par exemple, Lauerbach dit :

In conclusion, I will argue that the scope of cognitive linguistics has to be
extended beyond the focus on monadic (but identically wired) human
experiencers, perceiving and coding their perceptions of physical reality
(e.g. into category names, deep cases, etc.), in order to be able to account
for the way in which social (inter-)actors perceive, make sense of and
interactively construct through language their social reality. (1993:680).

A ma connaissance, cependant, le seul théoricien cognitiviste & vouloir accorder
un statut sémantique constitutif a I’interaction entre les locuteurs est C. Sinha.
Dans un résumé récent de sa théorie de « socio-naturalisme », Sinha écrit :

The resolution of the crisis in the theory of meaning” requires the
reformulation of the concept of representation, and the acceptance of the
following principles : (i) "mental representation” is first and foremost
inter-subjective, and the cognitive and linguistic capacities of individuals
derive from the appropriation of socially constitued, discursive
representations (the principle of the intersubjectivity of representation),
(1993:229 ; voir aussi Sinha, 1988).

On peut donc espérer, me semble-t-il, malgré les notes plutdt pessimistes
parsemées ailleurs dans le présent livre, que la perspective intersubjectiviste
pourra — légitimement — se frayer un chemin dans un paradigme par ailleurs
entierement dominé par la notion de I’individu, cet individu qui, pour pouvoir
étre étudié en soi, doit étre abstraitement, artificiellement et heuristiquement
isolé de I’environnement éminemment social dans lequel 1’individu — c’est-a-

¥ Voir aussi les ouvrages déja mentionnés de Still & Costall, 1991, et de Harré & Gillett,
1994.

115



dire pratiquement tout individu — vit réellement™.

L’explication fonctionnelle du sens

Mais si I’explication d’ordre génétique ne peut pas épuiser la question de la
nature du sens, il faut se garder d’en tirer la conclusion que la seule autre
alternative est une explication d’ordre fonctionnelle ou téléologique. C’est
cependant, nous I’avons vu, I’option choisie par les théories actionnelles du
sens”. L’hypothese de base de la pragmatique actionnelle est que le sens est un
outil, non pas de communication au sens restreint du terme, comme
transmission des informations, mais d’action. Contre cette théorie, je dirais que
le sens est un outil de communication et d’action, mais tout en ayant son
identité propre qua outil.

Pour illustrer les différences d’optique, on peut faire une analogie avec une
situation ou un outil est mis en service pour accomplir une action. Nous nous
demanderons donc comment un marteau devient marteau ou comment
comprendre ce que c’est qu’un marteau.

La premiere idée qui vient a ’esprit est sans doute qu’un marteau se définit,

netion c’e
fticn, ¢

o) ct-a-dire encore nar le rdle
a 10LC 11, -a-Ql rolg

eiiat<at 613 Luli ol 4 L010) A e av

N . .
Air 1’2311 dovient martean nar ca
i 4 UL Y AVRAL BERCRE Ly lJMl ped

.

qu’il joue pour réaliser I’action d’enfoncer des clous. Mais cela ne peut guere
étre une explication suffisante. Si, n’ayant pas de marteau sous la main, je
prends une brique ou un caillou pour enfoncer un clou, ces objets ne deviennent
pas pour autant des marteaux. Il y a bien une différence entre le marteau qui en
est un et une brique utilisé comme marteau (cette distinction, comme tant
d’autres, avait déja été faite par Wittgenstein, voir Boudon, 1991:218). Cela est
d’autant plus vrai qu’un marteau peut étre utilisé dans un grand nombre
d’actions qui n’ont pratiquement rien a voir avec 1’action d’enfoncer des clous.

* Comme le dit Bruner, cité¢ par Vion (1992:52) : « Jusqu’a trés récemment, la tendance
prédominante en psychologie était de traiter I’enfant comme un étre isolé dans le monde,
ayant pour tiche de former une représentation de ce monde indépendamment des autres.
Aujourd’hui, nous savons que notre représentation du monde est en grande partie constituée
par des regles socioculturelles, par des conventions du langage et, d’une fagon plus générale,
par des systtmes sémiotiques. Il n’est donc plus possible de baser une théorie du
développement sur un modele de I’enfantisolé, et[...] il est impossible de prendre en compte
la facon dont I’enfant apprend ces systemes sémiotiques sans spécifier les formes
d’interaction qui permettent des rencontres avec eux ».

* La pragmatique actionnelle est loin d’avoir le monopole de la perspective fonctionnaliste
en linguistique. Les remarques ici valent donc mutatis mutandis pour d’autres théories qui
veulent réduire le sens a étre I’équivalent de sa fonction extra-linguistique.

116



Pour distinguer le marteau d’autres objets qui peuvent aussi éventuellement
servir a enfoncer des clous, c’est-a-dire qui peuvent servir comme des marteaux,
il faut attribuer un sens a 1’objet que nous appelerons ensuite marteau. Cette
attribution d’un sens ne se fait certes pas d’une maniére aléatoire : on choisira
naturellement d’attribuer un sens a 1’objet que nous trouvons le plus adapté
pour nous aider a réaliser ’action qui est celle d’enfoncer des clous®.

Ce qui est important de noter, c’est qu’un objet utilisé dans telle action et
dans telle situation spécifique ne se voit pas pour autant attribuer un sens.
Supposons qu’un martien me regarde essayer d’enfoncer un clou récalcitrant.
Comme je n’ai pas de marteau a ma disposition, je prend ce que j’ai sous la
main, un perforateur, un dictionnaire et méme une disquette (je suis un
intellectuel apres tout). Au boutd’un certain temps, je réussis a enfoncer le clou
a I’aide du dictionnaire et du perforateur. Que va se dire le martien (a part que
je dois étre fou)? Mettons qu’il se dit d’abord que le but de mon action est
d’enfoncer le clou. Mettons ensuite qu’il en déduit que j’utilise le perforateur et
le dictionnaire pour accomplir cette action. Peut-on dire & partir de 1a qu’il
comprend le sens du dictionnaire et du perforateur? Ou méme qu’il comprend le
sens de mon action? Et si le but de mon action était en réalité de casser le
perforateur? Et si le clou n’était qu’un prétexte pour réaliser mon intention de
me débarrasser de quelques agressions frustrées? On remarquera aussi que les
premieres déductions du martien présupposent qu’il « sait » déja ce que c’est
qu’un « clou ».

Bange, s’appuyant sur Clark et sur Leech, dit « qu’il n’y a pas de méthode
algorithmique qui permette aux récepteurs d’anticiper toutes les combinaisons
d’indices. Toutes les implicatures sont probabilistes [...]. On ne peut jamais €tre
certain de ce que veut dire un locuteur au moyen d’une énonciation »
(1992:147).

Le probléme, c’est que s’il n’y a pas eu quelque part une attribution préalable
d’un sens intersubjectif, nous n’avons aucun moyen de pouvoir identifier un
indice comme étant un indice. Autrement dit, si nous observons de I’extérieur
que tel objet jamais vu ou jamais nommé est utilisé dans telle action, nous
n’avons aucune possibilité de savoir si ce méme objet est utilisé pour réaliser
I’action en question ou s’il est lui méme le but de 1’action. De la méme maniere,

“ Eco va jusqu’a soutenir que 1’apparition des outils présuppose une activité symbolique et
non I’inverse. « Pour qu’il y ait outil (et donc culture) », écrit Eco, « les conditions qui
suivent doivent étre réunies : a) un étre pensant assigne une nouvelle fonction au caillou [...].
b) cet étre « nomme » I’instrumenten I’identifiantcomme « caillou destiné a tel usage ». c) il
I’identifie comme « caillou répondant a la fonction X et dénommé Y ». Et il n’est pas
nécessaire de 1’utiliser une nouvelle fois: il suffit de pouvoir le reconnaitre » (1988:186)

117



si nous ne savons pas que le sens est un outil pour transmettre des informations,
un outil reconnu et intersubjectivement établi comme tel, nous n’avons aucun
moyen de comprendre le role du sens dans une situation ol une action est
réalisée*.

Dans sa discussion des facteurs qui favorisent la productivité lexicale de
I’enfant, Clark remarque : « Function, then, as a basis for productivity, appears
to raise more questions than it can usefully answer. [...] Effectively, function-
based accounts of productivity offer no form of measure that children could use
as a guide for acquisition. » (1993:135)

Je suis entierement d’accord avec les linguistes pragmatiques pour dire que le
sens est construit et qu’il est un outil remarquablement fonctionnel dans la
réalisation de nos actions communes. A la rigueur, je serais méme d’accord
pour dire qu’il est un outil de communication « parmi d’autres ». En revanche,
le sens ne peut étre outil que s’il est autre chose qu’une action. Bange me
semble avoir tout a fait raison de dire que « si la communication est une telle
activité sociale organisée collectivement par les participants, alors I’objet de la
linguistique de la communication est la description des mécanismes a 1’aide
desquels les participants parviennent a une compréhension intersubjective »
(1992:17). Seulement, il faudrait préciser que le mécanisme le plus important
— et indispensable — pour arriver a établir cette compréhension commune est
justement 1’établissement d’un sens constant et intersubjectif incarné sous
forme de signes. Aucun contexte, aucune situation, aucune intention, aucune
action n’est suffisant pour faire apparaitre du sens”.

Le sens comme propriété émergente

Pour développer encore brievement notre analogie entre le sens comme outil et
un outil matériel comme le marteau, on pourrait trés bien dire que le sens est
une boite a outils dans lequel se trouve un large échantillon d’outils particuliers

“ Prieto, cité par Mounin, fait une remarque similaire au sujet des indices d’interprétation ou
de compréhension du sens : « pour qu’un fait perceptible constitue un signal il faut, d’abord,
qu’il ait été produit pour servir d’indice » (Mounin, 1975:18). J’ajouterai qu’il faudra
également qu’il y ait un accord intersubjectif établi sur ce qui doit compter comme un indice.

2 A cela s’ajoute, comme 1’a fait remarquer Kleiber (communication personnelle) que le
concept de contexte doit lui-méme étre problematisé. Dans chaque situation d’énonciation, il
y a en fait une infinité de détails qui pourraient étre pertinents pour la fixation du sens.
Seulement, tous ces détails ne le sont pas. En réalité, donc, il y a déja un élément
d’intersubjectivité et de codification dans la constitution d’un contexte pertinent.

118



que « nous » avons construit pour nous aider a réaliser des actions com-
municatives les plus diverses. Le sens, pourrait-on dire, est constitué par un
ensemble d’outils différents avec chacun leur fonction privilégiée.

Si maintenant on se demande s’il y a un dénominateur commun (ou une
structure commune) a 1’ensemble des outils (a I’ensemble des sens) dont nous
avons besoin pour accomplir une action (celle de communiquer), quelle sera la
réponse? Si nous cherchons une définition en traits « outiliques » (seémes,
propriétés sémantiques, conditions de vérité, etc.), il est évident que la réponse
doit étre négative.

Ce qui est important & noter par rapport a cette analogie entre le sens et la
boite a outils, c’est donc qu’il ne peut y avoir de « théorie » unique ou
homogene qui décrit et explique I’ensemble des outils dans notre boite*.
Qu’est-ce qu’il pourrait bien y avoir en commun entre un niveau et un jeu de
limes, entre un rabot et un micrometre? D’un autre cote, il est également vrai
qu’il y a des catégories d’outils. On pourra donc décrire ces catégories d’outils
d’une maniére systématique en invoquant leur commune structure interne. On
pourra peut-étre méme parler d’une théorie des clés ou des tourne-vis.

On remarquera aussi que les outils sont effectivement construits par nous-
mémes pour étre efficaces et économes et que leur emploi est soumis a des
conventions sociales d’emploi, sans pour autant exclure de la créativité
individuelle. De méme, la forme d’un outil n’est pas prédéterminée d’une
maniére univoque par la nature de 1’action a accomplir. Il n’y a pas non plus de
concept de « marteau » qui préexiste a son invention. En méme temps, il pese
certainement des contraintes extérieures d’ordre physique sur leur emploi :
certaines meches ne peuvent pas percer du métal ; un bon marteau doit avoir un
certain poids et une manche. Finalement, une fois qu’un outil a été developpé a
perfection et que tout le monde s’accorde a reconnaitre ses mérites, sa forme et
son dessin deviennent remarquablement stables.

Au sujet de la distinction primordiale et générale dans les sciences humaines
entre « le paradigme génétique et le paradigme fonctionnel », Boudon écrit
notamment (1991:286) :

Dés qu’il parait possible d’expliquer un phénomeéne dans deux langages
différents, on observe souvent que des raisons sont mises en avant,

“ Sperber & Wilson ont fait le méme genre de remarque en constatantqu’il ne peut y avoir de
théorie de la locomotion a bicyclette (1989: 14).

119



montrant que 'une des explications est la bonne. [...] Mais ce qu’il
importe de noter, c’est qu’on observe aujourd’hui sur toutes sortes de
sujets, qu’il s’agisse des choix scolaires, du crime, mais aussi de 1’adhésion
aux idées, voire aux idées mathématiques, un conflit plus ou moins
permanent entre explication téléologique et explication causale. La
pertinence des deux langages varie selon le sujet traité : on adhere a
certaines idées sous 1’effet de la convention, et a d’autres sous celui de la
vérité. Mais aucun des deux langages ne peut prétendre a 1’exclusivité,
sinon sur la foi d’a priori métaconscients. (p. 301 et 311 ; c’est moi qui
souligne).

Il n’est pas difficile de voir la pertinence de I’analyse de Boudon pour la
linguistique. Un exemple typique en est la longue discussion autour des
universaux de langue ol ’hypothese de Sapir-Whorf représente I’explication
fonctionnelle tandis que les explications d’ordre innéistes représentent
clairement le paradigme génétique. De nos jours, on voit apparaitre une
opposition similaire entre la sémantique conceptuelle d’inspiration cognitive et
la sémantique d’inspiration pragmatique. Similairement, I’opposition entre le
sens intentionnel et le sens comme action s’inscrit dans le méme schéma*.

A partir de la conception du sens comme propriété émergente qui dérive de la
fixation d’une cognition intersubjective dans 1’ objectif de construire un outil de
communication, de telles oppositions perdent leur pertinence. La conception du
sens comme propriété émergente garantit également, comme le voudrait la
linguistique d’inspiration saussurienne, 1’autonomie du domaine du sens par
rapport a ses causes et a ses fonctions. Devitt et Sterelny, a la suite de Kripke et
de Putnam, me semble donc avoir vu juste lorsqu’ils décrivent la constitution du
sens comme relevant d’un acte de « dubbing », c’est-a-dire comme le résultat
d’un acte d’attribution®.

C’est le philosophe Bunge qui, le plus clairement, a formulé une théorie des
propriétés émergentes (voir Kgppe, 1990:344-50 ; mon exposé doit beaucoup a
Kgppe). Bunge prend I’exemple type de deux atomes d’azote qui se combinent

“ Mats Forsgren m’a fait la remarque que, dans la pratique, la théorie intentionnelle et la
théorie actionnelle sont souvent combinées en une seule théorie, la pragmatique
intentionnelle, qui a pour point de départ I’intention du locuteur de réaliser une action (voir
aussi la remarque de Stjernberg, note 19). Cependant, I’opposition discutée ici porte plutdt
sur la différence conceptuelle entre I’intention de réaliser une action et ’action effectivement
accomplie.

“® Méme si Devitt et Sterelny (1987:55) situent le sens uniquement dans un acte de
« dubbing » référentiel.

120



et forment une molécule. La molécule ainsi constituée présentera de nouvelles
propriétés, entre autres un spectre tout a fait différent de celui des deux atomes,
qui ne se laisse pas déduire a partir des propriétés originelles des atomes. Bunge
souligne qu’on peut expliquer scientifiquement le processus d’émergence des
nouvelles propriétés. Epistémologiquement, la science a donc raison d’étre
réductionniste. En revanche, on ne peut pas réduire les nouvelles propriétés
émergentes a étre [’équivalent des causes ou du processus d’émergence, sous
peine de commettre une erreur de déduction ontologique®.

A ma connaissance, Girdenfors, déja cité, et Carr, dans Linguistic Realities
(1990), sont parmi les rares théoriciens du langage a poser explicitement le
mode d’existence ontologique du sens comme une propriété émergente. Carr,
qui se fonde sur la théorie de Popper du « world three reality », établitd’ailleurs
un rapport entre I’idée du langage comme une réalité émergente et celle de son
caractere public et intersubjectif. Carr écrit notamment :

The ontological status here attributed to sentences fits rather naturally with
the idea of objective knowledge, with the notion that linguistic objects
existin a public space as intersubjective objects of mutual knowledge, and
not as objects in physical space. [...] Language, that is, exists in an
intersubjective space, and in this sense we literally do not ’stop at our
skins’: it is precisely language, subsisting intersubjectively, which allows
us to reach beyond our private experience. [...] By adopting an ontology
along the lines of Popper’s proposals, we avoid the pitfalls of reductionism
(oversimplification, impoverished conception of ontological diversity) and
the excesses of Platonism (excessive ontological diversity, absence of a
conception of emergent realities (1990:43-45).

“ Pour une mise au point récente au sujetdu concept de propriété émergente, voir O’Connor,
1994, « Emergent properties ». Dans cet article, O’Connor remarque notamment que la
théorie des propriétés émergentes représente « a via media between the extremes of radical
dualism and reductionism» (p. 91), tout comme la théorie intersubjectiviste du sens veut étre
un troisiéme chemin entre les théories objectivistes et les théories subjectivistes ou entre les
théories génétiques et les théories fonctionnelles. Il est également intéressant de noter que
O’ Connor, pour rendre valide le concept de propriété émergente, se voit obligé de postulerle
caractere non-structural de la propriété émergente. Cela, encore, semble correspondre 2 la
conception du sens comme un phénomene non-homogene.

121



Eléments pour une définition du sens

Sinous résumons, le sens n’est ni réductible a sa genese ni a sa fonction. De par
son statut de propriété émergente existant dans I’espace intersubjectif, il a
effectivement une autonomierelative dont ni une explication d’ordre génétique
ni une explication d’ordre fonctionnel ne pourront rendre entierement compte.

Fort de cette conclusion, et a la lumiere des discussions menées ci-dessus, je
prends le risque de formuler une définition du concept général et non-qualifié
du sens. Cette définition, on I’aura compris, n’est pas une définition stipulative
du sens du sens, mais une tentative de décrire une entité existant réellement.
Voici donc la définition minimale de cette entité mystérieuse, le sens :

Le sens, pour étre, doit contenir une cognition ou une conceptualisation
intersubjectivement reconnue, codifiée et mémorisée par au moins deux
locuteurs.

Par extrapolation, le sens linguistique devient alors :

Le sens lmgulsttque, pour étre, doit contenir une cognition ou une
isation intersubjeciivemeni reconnue, codifiée et mémorisée
sous forme de signes et des rapports entre signes par au moins deux
locuteurs.

Il importe de noter que cette définition formule uniquement une condition
nécessaire pour qu’il y ait sens. Ou, plutot, elle décrit la propriété ontologique
qui est commune a tous les différents types de sens, que ce soit le sens lexical,
le sens phrastique/computationnel ou le sens situationnel/pragmatique. Il est
également évident que la définition est tres générale et qu’elle contient des
termes qui doivent a leur tour étre précisés.

Cependant, on devra noter que s’il est vrai que le sens est un phénoméne
hétérogene, il est également vrai que toute tentative de spécifier en détail la
nature du sens en propriétés a la fois nécessaires et suffisantes est vouée
d’avance a 1’échec. En effet, comme je 1’ai déja souligné, le premier tort de
beaucoup de définitions du sens est le fait qu’elles réduisent la notion générale
du sens a étre 1’équivalent d’un type ou d’une sous-catégorie du sens.

Il est également important de noter que 1’objet de connaissance commune
posé par la définition n’est pas nécessairement « réel » ou « réellement

122



existant ». Dans certains cas, I’objet de la connaissance commune peut étre un
objet réel, donné en tant que tel par la perception et nos autres moyens de
connaissance. Dans d’autres cas, 1’objet de connaissance peut €tre construit,
comme par exemple les regles d’un jeu ou le référent d’un terme

métalinguistique comme « mot » ou comme « VErité »*.

A la recherche d’une fondation logique et empirique de la
cognition intersubjective

Le nceud gordien de la conception intersubjectiviste du sens proposée ici est
évidemment la notion d’intersubjectivité elle-méme. Dire que le sens doit étre
commun pour étre doit signifier que nous pouvons réellement établir — et
surtout savoir que nous avons établi — un sens commun. Définir le sens
comme « ce qui est compris parce qu’intersubjectivement établi et connu » ne
fait que déplacer le probléme. A la fin, nous devons toujours nous affronter a la
question épistémologique de savoir selon quels criteres nous pouvons décider
quand il y a réellement intercompréhension. On notera surtout que la réponse a
cette question ne concerne pas seulement la science, mais les locuteurs de la
langue naturelle. Ce qui est de premiére importance, c’est que les locuteurs eux-
mémes ont des moyens a leur disposition qui leur permettent d’établir une
connaissance intersubjective dans le domaine du sens.

Nous devons donc continuer et approfondir la discussion de 1’épistémologie
interactionnelle soulevée dans le deuxieéme chapitre. Cette fois-ci, je le ferai a
partir d’une autre optique, celle du scepticisme épistémologique représenté par
des penseurs comme Quine et Sperber & Wilson. Mais avant d’essayer de
prendre la lune avec les dents, il convient de faire encore quelques précisions.

Premierement, dire que le sens doit €tre commun pour étre compris ne
signifie pas que le sens doit étre commun a I’ ensemble des locuteurs qui parlent
une langue donnée. A la rigueur (et en théorie), deux locuteurs peuvent suffire

“ Il me semble donc exagéré d’affirmer, comme le fait Mead, que « symbolization constitutes
objects not constituted before, objects which would not exist except for the context of social
relationships wherein symbolization occurs » (cité par Hormann, 1986:135). Ce qui est
constitué est le sens, non nécessairement I’objet de connaissance commune.

123



pour établir du sens®.

Deuxieémement, comme nous ’avons déja constaté, la mise en commun de
I’intersubjectivité reconnue a I’aide des signes ne se fait pas toujours — loin de
la — d’une maniere consciente, délibérée et généralisée.

Troisiéemement, il faut bien voir 1’effarante complexité que revét la
constitution et le maintien du sens dans une communauté linguistique donnée.
En effet, s’il peut paraitre facile d’admettre qu’un sens parfaitement commun
peut s’instaurer entre deux locuteurs qui sont en présence I’un de 1’autre au
cours d’une interaction verbale, que dire de I’établissement d’une communauté
de sens entre tous les locuteurs qui parlent une méme langue?”

Quatriemement, il me semble important d’insister sur le rdle crucial de la
mémoire dans le maintien de la stabilité du sens. On pourrait méme dire que le
vrai probleme de la stabilité partagée du sens n’est pas dans la constitution d’un
sens parfaitement intersubjectif, mais dans sa mémorisation et, par la, dans sa
reproduction. Certes, il y a sans aucun doute une mesure de flou et d’asymétrie
déja dans la constitution premiere du sens — entre autres parce qu’on pourra
toujours avoir recours a la situation d’énonciation pour faire les ajustements
nécessaires, c’est-a-dire pour rétablir une intersubjectivité suffisante et
opératoire (ce qu’on appelle parfois la « desambiguisation » du sens). Mais un
grand nombre des malentendus et des problémes de communication dérivent
sans aucun doute simplement des intermittences de la mémoire — malgré
I’existence des mécanismes de la stabilisation du sens codifiés dans la structure
méme de la langue ; mécanismes qui remplissent aussi une fonction
mnémotechnique®.

® « Il faut étre au moins deux pour qu’il y ait signe », écrivent Baylon & Mignot. Et ils
continuent : « le sens d’un mot est déterminé tout autant par le fait qu’il procéde de
quelqu’un que par le fait qu’il est dirigé vers quelqu’un. Il constitue justement le produit de
I’interaction de ’énonciateur et du receveur » (1995:188).

“ Sans doute une partie du scepticisme sémantique vient-il de 13, c’est-a-dire du fait que le
sens qui est parfaitement commun a ’ensemble des locuteurs est plutdt une occurrence rare.
De la a remettre en question I’existence méme du sens commun il y a cependant un pas.

* De ce point de vue, on ne peut que s’étonner, avec Tamba-Mecz, du peu d’attention
accordée en linguistique 3 la mémoire : « B. Pottier est, parmi les linguistes, un des seuls a
insister sur I’importance de la mémoire. Ce fait est d’autant plus curieux que les
psycholinguistes ont largement exploré la question » (1991:48). On remarquera cependant
que Eco, dans Les limites de [’interprétation, consacre un chapitre a « Mnémotechniques et
sémiosis » (1992:69-86). Eco remarque notamment que « tout artifice mnémotechnique est
indiscutablement un phénomene de pertinence sémiotique ». Il faudrait également
mentionner que les études ne manquent pas sur le role de la mémoire dans la cognition de
I’étre humain, plus particulie¢rement en ce qui concerne le lexique (voir, par exemple, Solso,
1991:206-264).

124



D’apres ce qui vientd’étre dit, il doit étre clair que la théorie du sens comme
cognition intersubjective ne préjuge pas du degré concret d’intersubjectivité
dans une communauté linguistique donnée. Mais il faut souligner que la these
défendue ici postule que ce qui est en fait compris est réellement le résultat
d’une intersubjectivité également réelle. Sans intersubjectivité, il ne peut y
avoir compréhension, seulement la croyance d’avoir compris. En effet, on peut
dire que la principale différence entre la théorie défendue ici et d’autres
théories, que celles-ci soient référentielles, intentionnelles, inférentielles ou
conventionnelles réside dans le fait que la these intersubjectiviste postule une
différence essentielle entre comprendre et croire comprendre. Cette différence,
pourrait-on dire également, est celle entre 1’ontologie du sens et son
épistémologie.

Cependant, pour maintenir cette distinction, nous sommes dans 1’obligation
de montrer que 1’ontologie du sens, ce que le sens est, est d’'une maniere ou
d’une autre connaissable, faute de quoi la distinction méme perd son sens. En
conséquence, notre premier objectif sera d’essayer de fonder — raison-
nablement et empiriquement — la possibilité « réelle » de la cognition
intersubjective. Si nous n’avons pas les moyens — en principe et en pratique —
de savoir s’il y a cognition intersubjective réelle, la théorie proposée ici ne
saurait étre ni vérifiée ni falsifiée™

Il y a également lieu de signaler sur ce point un probleme terminologique
d’importance. En effet, il est évident que les termes de « comprendre » et de
« compréhension », que ce soit dans la langue courante ou dans la langue des
spécialistes, ne sont pas employés exclusivement 1a ol nous avons la certitude
qu’il y a compréhension « parfaite » ou « réelle » dans le sens indiqué ci-
dessus. C’est la la raison pour laquelle, dans la littérature spécialisée, on
distingue souvent entre d’une part la simple « compréhension » et, d’autre part,
I’« intercompréhension ». Cependant, lorsque, par exemple, Vion écrit que
« I'inter-compréhension n’est jamais que partielle » (1992:44), on ne voit pas
comment on peut distinguer cette intercompréhension de la simple

¥ On peut noter, avec M. Marsonet, que les théories sceptiques et idéalistes de la
connaissance scientifique — parmi lesquelles il faut également inclure I’empirisme logique a
la Quine — obliterent volontiers la différence entre 1’ontologie et 1’épistémologie : « The
representatives of classical idealism and Hegel in particular, recognized that idealism must —
just to be consistent with itself — eliminate any separation between ontology and
epistemology. Only by claiming that physical reality is a product of some kind of mind/spirit
will it avoid the tension between a realist ontology and an idealist epistemology » (1995:98).
Cependant, s’il est passablement facile d’adopter une ontologie réaliste face au monde
« matériel », on doit convenir que I’attitude réaliste, qui est la mienne ici, est beaucoup plus
hasardeuse & maintenir face au sens qui, lui, est clairement un produit de I’esprit humain.

125



compréhension. Si le terme intercompréhension signifie « se comprendre
mutuellement », que faut-il alors entendre par le verbe « comprendre »?

Considérons pour commencer le cas d’un enfant, du votre si vous en avez, qui
commence un jour a prononcer le son « kropi ». Pour vous, c’est la premiere
fois que vous entendez prononcer ce son, que ce soit par la bouche de votre
enfant ou par quelqu’un d’autre. Qu’arrive-t-il dans une telle situation? Puisque,
comme 1’a souligné Schlesinger, « la nature humaine déteste un vacuum
sémantique » (cité par Innis, 1986), vous commencerez sans aucun doute de
chercher a comprendre ce que votre enfant « veut dire » en prononcant
« kropi ». Le probleme, bien siir, c’est que votre enfant ne sait pas encore
suffisamment bien parler pour pouvoir expliquer « ce que ¢a veut dire » si vous
lui posez la question. Vous tournez naturellement votre attention vers les
situations dans laquelle I’enfant a I’habitude de prononcer le son en question.
Vous suivez son regard pour éventuellement découvrir s’il y a un rapport entre
ce son et quelque objet dans le monde réel. Vous lui dites « kropi » a votre tour
pour voir s’il y a quelque réaction interprétable de la part de 1’enfant. Mais quoi
que vous fassiez dans ce cas précis et imaginé, vous n’arrivez pas a trouver des
indices ou des évidences qui vous permettent — avec quelque certitude
minimale — de comprendre ce que votre enfant « veut dire » quand il prononce
« kropi ». Vous vous trouvez donc dans le genre de situation qui est parfois
désignée comme « mismatches » dans les études sur 1’acquisition du langage,
c’est-a-dire, dans les termes de Clark, la situation ou : « the children try to
pronounce some word having assigned some meaning to it, but the adults
around neither recognize the word being attempted, nor the meaning assigned to
it » (1993:36).

La question qui se pose est de savoir si on peut dire dans un cas comme celui-
ci que « kropi » a du sens ou que vous comprenez « ce que 1’enfant veut dire ».
Ma réponse ne peut €tre que non. La ou il n’y pas reconnaissance inter-
subjective, il n’y a pas de sens.

Certains seraient sans aucun doute tentés d’objecter que le fait que nous ne
comprenions pas ce qu’un locuteur veut dire en utilisant tel mot ne prouve pas
qu’il ne veut rien dire ou que le mot en question n’a pas du sens pour ce
locuteur. En effet, rien de plus commun que de comprendre apreés coup ce que
quelqu’un voulait dire avec tel mot ou avec telle expression.

Cependant, cette objection est a double tranchant, car si, au moment de
I’énonciation, nous ne pouvions pas savoir si le locuteur voulait dire quelque
chose en utilisant un mot que nous n’avons pas compris, nous ne pouvons pas

126



non plus affirmer plus tard qu’il voulait effectivement dire quelque chose ou
que le mot avait réellement du sens pour lui. Pour le savoir, il aura fallu,
justement, établir une intersubjectivité avec notre locuteur. 11 est significatif de
noter ce qui arrive dans les situations de « mismatching » décrites par Clark ci-
dessus si I’intersubjectivité ne peut pas s’établir « The children only encounter
incomprehension whenever they use the sound, and, presumably for just that
reason, give up on it after a few days or weeks » (1993:36-7). On notera surtout
que Clark emploie par précaution I’adverbe presumably en analysant cette
situation. Par 13, Clark souligne justement que 1’adulte n’a en fait aucun moyen
de savoir si le son prononcé par I’enfant était « réellement » un son signifiant
pour I’enfant.

Autrement dit, de [’extérieur, a partir du seul point de vue de I’observateur,
nous n’avons aucune possibilité de savoir si le son que nous n’avons pas
compris a du sens ou non pour notre interlocuteur. Pour le savoir, il faudrait
entrer en interaction avec lui. D’une maniere ou d’une autre, il faudrait lui
demander — verbalement ou par d’autres moyens — ce « que ¢a veut dire » ou
« ce qu’il veut dire ». Mais cela, bien siir, équivauta non moins qu’a établir une
premie¢re intersubjectivité.

On m’objectera sans doute encore que, normalement, il suffit que nous
croyons comprendre pour qu’il y ait sens. Dans 1’exemple cité ci-dessus, par
exemple, on dira que le mot « kropi » acquiert réellement du sens pour la mere
— sinon nécessairement pour 1’enfant — au moment ol la mére, sur la base de
certains indices interprétés par elle, croit avoir compris ce que I’enfant veut dire
en employant ce son. Dans la littérature spécialisée, les formulations qui vont
dans ce sens abondent. On parle des hypotheses interprétatives, des stratégies
d’interprétation, des inférences interprétatives, etc™.

Il est bien siir vrai que nous nous fions souvent a notre propre compréhension
immédiate et a nos interprétations inférentielles sans éprouver le besoin de les
vérifier dans chaque situation. Cela est notamment le cas avec les textes écrits

2 Nous avons déja vu que Bange, se référant a Leech, soutient « qu’il n’y a pas de méthode
algorithmique qui permette aux récepteurs d’anticiper toutes les combinaisons d’indices.
Toutes les implicatures sont probabilistes, dit de son coté Leech 1983. On ne peut jamais étre
certain de ce que veut dire un locuteur au moyen d’une énonciation » (1992:147 ; rappelons
aussi la formulation de Vion déja cité, 1992:44). Hymes, cité par Bachman et al. dit de
méme : « Larecherche mutuelle d’information ne peut étre que conjecturelle : « La marge de
sécurité qu’autorisent les hypotheses concernant le partenaire varie bien s@ir en fonction de
facteurs tels que la masse d’informations recueillies. Mais les renseignements receuillis dans
le passé, aussi nombreux soient-ils, ne peuvent totalement supprimer la nécessité d’agir a
partir de conjectures » (1981:127-8). Voir aussi, plus loin, les formulations probabilistes de
Quine et de Sperber & Wilson.

127



ou, la plupart du temps, nous n’avons aucune possibilité d’entrer en interaction
directe avec ’auteur. D’une part, cependant, il est facile d’argumenter que le
fait que nous nous contentons de 1’ « impression » ou du « sentiment » de
comprendre est justifié en raisond’une intersubjectivité déja établie par un long
apprentissage de la langue. D’autre part, comme 1’a amplement montré la
pragmatique et I’analyse conversationnelle, nous continuons notre travail de
négociation du sensbien au dela du premier établissement de I’ intersubjectivité.
Cela semble indiquer que nous ne sommes pas satisfaits d’un simple « a peu
prés » en matiére de compréhension. Hérman insiste avec raison sur notre
besoin de rendre 1’univers qui nous entoure compréhensible™.

Finalement, on peut invoquer les implications du fait courant qu’il peut y
avoir malentendu. En effet, quelle est notre réaction naturelle si nous
découvrons que notre premiere compréhension était fausse? Clairement, c’est
de nous dire que ce que nous avions cru comprendre n’était pas ce que nous
aurions dii comprendre, ou, tout simplement, que nous n’avions pas, a la
premiere occasion, compris ce que cela — ou ce que quelqu’un — voulait dire.
En d’autres mots, faire de croire comprendre et de comprendre des synonymes
interchangeables est contraire a notre compréhension de ce que c’est que de
comprendre. En jouant sur les mots, on pourrait dire que faire de comprendre et
de croire comprendre des synonymes n’a pas de sens™.

C’est pourtant, nous I’avons déja vu, cette vue que défendent, plus ou moins
radicalement, bon nombre de théoriciens de la communication. De leur point de
vue, la distinction opérée par le bon sens commun entre comprendre et croire
comprendre, c’est-a-dire entre la compréhension intersubjective et une
hypothese interprétative seulement plus ou moins plausible n’est pas tenable.
De ces points de vue, I'intersubjectivité parfaite est en réalité illusoire. Dans le
domaine du sens, tout comme dans celui de la science selon Popper, « nous ne
pouvons pas savoir, seulement conjecturer ».

Au fond, disent les sceptiques sémantiques de tous bords, nous ne pouvons
jamais savoir avec certitude si ce que nous entendons par tel signe ou par tel
son correspond parfaitement a ce qu’autrui entend par le méme signe. Aussi

** Cependant, c’est a mes yeux une simplification que d’affirmer & partir de la que « nous
comprenons parce que nous voulons comprendre » (Hormann, 1986:260 ; c’est moi qui
souligne).

* Rien n’empéche bien slir que deux linguistes, dans leur interaction mézalinguistique, se
mettent d’accord pour attribuer un autre sens que celui de la langue naturelle « ordinaire » a
ces deux termes. Cependant, ils ne pourront pas autant prétendre, sans corroboration, que ce
sens métalinguistique est du sens compris par d’autres locuteurs.

128



loin qu’on pousse 1’analyse de 1’attribution du sens, méme en tenant compte de
Iinteraction — active, intime, sympathique, emphatique, coopérative, etc —
entre les locuteurs, on ne peut pas, en principe, savoir si notre hypothése
interprétative est vraie. La vérification d’une hypothése interprétative du sens
dépend d’une interprétation inférentielle du comportement de notre
interlocuteur, de son regard, de ses gestes, etc. Autrement dit, on ne peut pas
fonder logiquement la possibilit¢ de la cognition intersubjective. La
connaissance intersubjective — c’est-a-dire la connaissance d’autrui et de ses
intentions — s’affronte logiquement aux mémes problémes épistémologiques
que la connaissance du monde. Dans les deux cas, I’idée qu’il peut y avoir des
vérités absolues est une « fiction » ou une « illusion ». L’affirmation selon
laquelle nous pouvons nous mettre parfaitement d’accord sur le sens d’une unité
linguistique est donc tout aussi douteuse.

Que peut-on dire face a de tels arguments? Est-il vraiment impossible, en
principe, de fonder logiquement la possibilité réelle d’une cognition inter-
subjective — que ce soit en général ou dans le domaine plus restreint du sens?
Devons-nous accepter que la communication, que celle-ci soit verbale ou non,
est en dernicre analyse une question de probabilités, qu’elle n’est rien d’autre
que des hypotheses plausibles parce que non infirmées, que, finalement, elle se
réduit a un processus de « trial and error ».

On peut évidemment se demander si 1’échec de fonder logiquement la
connaissance du monde et du sens justifie nécessairement de telles conclusions
pessimistes d’ordre ontologique. Par exemple, le « fait » que certains
épistémologues ont cru avoir « logiquement » montré que la vérité scientifique
est une illusion n’a pas empéché certains autres scientifiques de produire la
bombe atomique en se fondant sur des théories « seulement » plausibles ou non
infirmées. De la méme maniére, on peut sans trop de difficultés montrer que
I’induction ne tient pas logiquement debout (pour une critique exemplaire du
principe de 1’induction, voir Chalmers, 1987:38-49). II n’empéche, comme le
constate Boudon en s’appuyant sur Bochenski, « que méme si I’induction n’est
pas logiquement fondée, c’est un fait que non seulement la connaissance
ordinaire, mais toutes les sciences s’appuient sur elle » (1996:76).

On peut donc de bon droit, semble-t-il, se demander s’il ne suffit pas de faire
confiance a I’expérience vécue, c’est-a-dire au bon sens commun, qui nous
fournit apparemment une multitude d’évidences de 1’existence de cette
intersubjectivité communicative. N’est-il pas « évident » que nous pouvons
parfois communiquer d’une maniére parfaite, aussi bien oralement que par
écrit? On pourrait par exemple faire sienne ’attitude pragmatique de Bruner

129



qui, on le sait, a consacré une bonne partie de sa vie a étudier I’interaction et la
construction d’une intersubjectivité opératoire entre I’enfant et les parents :

I made the bold claims that the “intent to refer” is unlearned and that so
too is the recognition of that intent in others. These claims seem to pose
no great problem in the establishement of joint reference. Some basis for
referential intersubjectivity must exist before language proper appears.
Logically, there would be no conceivable way for two human beings to
achieve shared reference were there no initial disposition for it. There is
nothing more (or less) mysterious about this unlearned ”othermindedness”
than there is about the ethologist’s contention that members of any species
regard other organisms as conspecifics and act accordingly. It is a
primitive that “other minds” are treated as if they were like our own
minds. Another primitive is that there is a world ”out there” that is shared
by others. Human beings, I proposed, are born as Naive Realists, whatever
other epistemological conclusions they may achieve later by reasoning.
That is the a priori side of it. (1983:122)

Comme on peut le constater, Bruner ne doute pas de la possibilité réelle de
I’établissement d’une cognition intersubjective parfaite. Au contraire, face aux
évidences de D’interaction entre 1’enfant et la meére, il I’admet comme une
donnée indéniable. C’est parce qu’il « sait » que la référence conjointe existe
« de toute évidence » qu’il tire la conclusion que la possibilité de la
connaissance intersubjective doit étre admise. On pourrait dire que pour Bruner
la connaissance expérimentée ou empirique prime sur 1’épistémologie — et le
doute — logique. Schaff, dans son Introduction a la sémantique (1960), ne dit
pas autre chose lorsqu’il discute la question de savoir quel est le probleme
scientifique de la communication : « Non pas le probleme métaphysique, a
savoir si la communication est possible. Sans aucun doute elle est possible car
nous la rencontrons partout » (p. 188). D’apreés Taylor, Saussure ne disait pas
non plus autre chose : « But Saussure presumes that because communication
does occur — that is, because people sometimes do understand each other —
intersubjective conformity has no need of being imposed; it must already exist »
(1992:76).

Pourquoi donc ne pas se contenter de ce genre de vues réalistes — et
encourageantes — de la communication humaine? A quoi bon consacrer des
efforts & vouloir fonder logiquement la connaissance intersubjective
sémantique? A cette question, il n’y a guere qu’une seule réponse : cela dépend

130



avec qui on parle, c’est-a-dire, en quelque sorte, avec qui on veut établir une
intersubjectivité communicationnelle. Pour un grand nombre de gens, que ce
soit des scientifiques — peut-&tre surtout des linguistes pratiquants — ou des
non-scientifiques, les problemes de communication n’ont rien de mystérieux ou
d’inquiétant. Pour eux, les difficultés ne sont que pratiques. En principe, il n’y
aucune raison pour qu’un probléme de communication particulier ne puisse pas
étre parfaitement résolu.

D’un autre c6té, nous avons les sceptiques pour qui la communication est tout
autant en principe incertaine et approximative, voire impossible ou
inconnaissable. Comme onI’a déja vu dans le premier chapitre, on aurait tort de
sous-estimer 1’ampleur de ce courant sceptique et relativiste, que ce soit dans
les sciences, en épistémologie ou en communication « ordinaire ».

Ce qui est préoccupant, me semble-t-il, ce n’est pas en premier lieu le fait que
certains épistémologues ou théoriciens de la communication et du sens se
montrent sceptiques envers la fiabilité de la communication verbale, mais que
leur scepticisme théorique sert de caution 2 un relativisme de plus en plus
généralisé parmi les locuteurs « ordinaires ». Les enjeux de la question de la
fondation de la cognition intersubjective, de la stabilité du sens et de sa
communicabilité dépassent donc de tres loin ceux d’un seul probleme
scientifique et académique. C’est pourquoi, a mes yeux, aucun effort d’essayer
de fonder et de défendre la possibilité réelle de communication n’est de trop™.

L’ennuyeux, c’est que la seule maniere de convaincre un sceptique
épistémologique est de lui faire comprendre que I’ intercompréhension parfaite
existe. Malheureusement, il ne suffit pas d’énumérer des exemples concrets et
empiriques des communications réussies : pour le sceptique, justement, de tels
exemples ne constituent pas des évidences concluantes. La meilleure maniére
de nous faire comprendre est donc de poser le probléme dans le langage méme
de notre interlocuteur, c’est-a-dire dans les termes mémes de 1I’épistémologie

* Méme si, en méme temps, il est tentant de se borner a constater, avec Stjernberg, que
« there appears to be something absurd about language-scepticism. As soon as one tries to
imagine that some beings around one are not language-users, an eery feeling sets in; we find
it virtually impossible even to imagine what the described situation would be like »
(1991:93). Mais comme le dit aussi Stjernberg : « But what serves to explain the absurdity of
the situation described? Discussing language-scepticism is a way of trying to answer this
question » (ibidem.)

131



logique™.

Imaginons un étranger inconnu qui arrive dans un pays. Cet étranger parle ce
qui semble étre une langue. On fait appel a des linguistes comparatistes pour
pouvoir établir I’identité de la langue en question. Malgré leur grandes
connaissances, il arrive ceci que la langue que semble parler 1’ étranger inconnu
ne ressemble a nulle autre langue connue. La question, encore une fois, est de
savoir si les sons qui sortent de la bouche de 1’étranger ont du sens, si « ¢a veut
dire quelque chose ». Pour les linguistes, naturellement, I’hypothese la plus
plausible est de supposer que les sons prononcés par 1’étranger font
effectivement partie d’une langue et que ces sons pourraient étre compré-
hensibles.

Mais voila que surgit un probléme avec notre étranger inconnu. Celui-ci,
ayant sans doute découvert que personne ne le comprend, se tait. A quoi bon
parler si personne ne le comprend (nous admettons, derriere le dos de nos
linguistes, que I’étranger parle réellement une langue)? Les linguistes, qui
veulent savoir si ce qui sortait de la bouche de I’étranger avait du sens, se
heurtent donc simplement a son silence. Si1’étranger continue a se taire, il n’y a
bien siir aucune possibilité d’aucune sorte de savoir si les sons que I’étranger
pronongait avaient du sens. Il n’y a donc qu’un seul moyen : essayer de lui faire
comprendre qu’il doit parler, par des gestes ou par d’autres moyens. Autrement
dit, il faut commencer a établir un minimum d’intersubjectivité. Et pour établir
celle-ci, il faut commencer a interagir avec I’étranger en question. Si les
linguistes ne le font pas, s’ils s’obstinent a rester completement a 1’extérieur, il
est évident qu’ils ne sauront jamais si le baragouinet le charabia de I’étranger
avaient du sens ou non.

En revanche, dés qu’une parcelle d’intersubjectivité est établie, méme
minime, le sens peut apparaitre. Et cette parcelle d’intersubjectivité sera du sens
linguistique si elle est incarnée et mémorisée par des signes ou par des rapports
entre les signes (on notera que ce n’est pas la langue de 1’étranger qui prend du

** Comme I’exprime tres bien Taylor : « That is, from the sceptic’s perspective, naturalist and
structuralist theories show how, given the “dogma” of communicational understanding,
languages could be the sorts of things that make communication work. But for such an
argument to silence the communicational sceptic, he must be convinced that there are
independent reasons — reasons other than those founded on the premise of communicational
understanding — for accepting either the naturalist or the structuralist account of
intersubjective, internalized language codes. (1992:95-6). Ajoutons cependant que Apel
montre bien les dangers a affronter 1’épistémologue logique sur son propre terrain, ce qui, de
fait, revient a accepter les prémisses sous-jacentes a ’argumentation logique (voir 1990:59-
60).

132



sens, mais I’intersubjectivité mé€me établie entre lui et les linguistes).

Ceux qui ont quelque familiarité avec la philosophie du langage anglo-
saxonne auront sans doute reconnu la parenté entre les exemples ci-dessus et
deux autres exemples fameux dans I’histoire de la réflexion philosophique sur
la nature du sens : plus précisément celui de Quine sur I’1mpossibilité de la
traduction « radicale » et celui de Wittgenstein sur I’impossibilité d’un langage
privé. On aura aussi sans doute compris dans quel sens je m’en suis inspiré. En
ce qui concerne Wittgenstein, il n’y a pas de mystére. A mon avis, il a
entierement raison : le sens privé, entierement donné par le sujet seul, est un
non-sens. En ce qui concerne Quine, c’est plus compliqué.

Sans entrer dans les détails — Martin en donne un bon résumé dans The
Meaning of Language (1993:53-63)" — on peut dire que le probleme de ce que
Quine appelle « la traduction radicale » est illustré dans mon deuxiéme
exemple, seulement a I’envers. Dans les termes de Martin, la situation imaginée
par Quine est la suivante : « Imagine that you have gone to live among an
isolated, newly discovered tribe. You do not know a single word of their
language (which we call Tribish) ; your job is to try to make sense of what they
say » (idem., p. 53). En analysant cette situation, Quine arrive a la conclusion
plutdt pessimiste dans une perspective communicationnelle et humanitaire que
la traduction radicale sera foncierement et nécessairement indéterminée.

Ce qui est tout a fait remarquable, cependant, c’est que pour Quine le
linguiste-traducteur reste un observateur extérieur. Celan’est pas étonnant dans
la mesure ou pour Quine « there is nothing in linguistic meaning beyond what is
to be gleaned from overt behavior in observable circumstances » (1992:38). A
mon avis, cependant, ¢’est uniquement parce que Quine accorde a son linguiste-
traducteur le seul statut d’observateur extérieur que Quine peut conclure a
I’indétermination fondamentale et irréductible de la traduction radicale.

En effet, s’il est vrai que le sens présuppose une certaine intersubjectivité
reconnue et constatée pour €tre, la conclusion tirée par Quine a partir de son
propre exemple, devient quasiment nécessaire et méme tautologique. Si, au
contraire, Quine avait laissé a son linguiste la liberté de refaire le chemin que
celui-ci avait déja fait comme enfant pour apprendre sa langue maternelle, la
conclusion aurait sans grand doute été tout a fait différente. J’irai m&me encore
plus loin : si Quine avait considéré 1’ extraordinaire interaction en commun entre
la meére et I’enfant seulement pour établir — et vérifier — une attention dirigée
et partagée (voir Bruner, 1983:67-88), Quine aurait aussi bien pu se dire qu’il

¥ Voir aussi le résumé des the¢ses de Quine fait par D. Laurier dans son Introduction & la
philosophie du langage (1993:254-270).

133



serait absurde de douter de la possibilité d’établir une intersubjectivité
opératoire. D’ailleurs, je trouve difficile de concilier I’argument de Quine sur la
traduction radicale avec ce qu’il dit ailleurs sur la nature de la langue ordinaire :
« What floats in the open air is our common language, which each of us is free
to internalize in his peculiar neural way. Language is where intersubjectivity
sets in. Communication is well named » (1992:44)%,

Une version récente et trés discutée d’une théorie de la communication qui pose
le méme genre de regard extérieur sur le sens me semble étre celle élaborée par
Sperber et Wilson dans La Pertinence. Communication et cognition (1986,
1989). Certes, il serait exagéré de classer Sperber et Wilson parmi les
sceptiques et les relativistes communicatifs les plus outrés, d’autant plus que
leur but avoué et explicite est d’expliquer comment la communication peut,
malgré tout, réussir — du moins a un certain degré. Sperber et Wilson écrivent:

Le fait que la communication connaisse des échecs est normal ; ce qui est
mystérieux, ce qui demande a étre expliqué, ce ne sont pas les échecs de la
communication, mais ses réussites. (p. 74).

En méme temps, cependant, Sperber et Wilson posent cette réussite comme une
réussite tout relative et nécessairement incertaine. Tout comme pour Quine et
d’autres théoriciens dans la méme lignée, Sperber et Wilson soutiennent que la
connaissance du sens est soumise aux mémes incertitudes épistémologiques que
la connaissance du monde. En principe, il sont donc d’avis que nous ne
pouvons jamais entierement savoir si la communication parfaite a eu lieu. Voici

*® A ce propos, on peut trouver curieux que Quine lui-méme estime que son exemple imaginé
du linguiste qui arrive chez la tribu au langage inconnu constitue une fagon « moins abstrait
et plus réaliste » d’illustrer son raisonnement (cité par Stjernberg, 1991:28). Mais si I’objectif
de Quine était vraiment de trouver un exemple ala fois réaliste et concret, n’aurait-il pas été
préférable de prendre en exemple une situation réelle, par exemple un cas concret de
I’acquisition de la langue par I’enfant? En commentant I’habitude de certains philosophes
analytiques d’inventer des phrases ou des situations pensées, Eco ne méiche pas les mots : «
Ces phrases sont les manifestations de ce curieux langage de laboratoire appelé « exemplais »
ou des personnages absurdes, mentalement instables et culturellement désinformés affirment
que I’actuel roi de France est chauve et que le mari de Lucie est célibataire » (1992:310).

On trouvera chez M. Marsonet une critique analogue de I’exemple « linguistique »
imaginé par Quine. Marsonet écrit : « Quine actually seems to think that an empirical
linguist behaves like a formal logician, using variables, quantifiers, and so on. But this is not
true, as any empirical linguist could easily confirm. Day by day our linguist will become
more and more acquainted with the language of the natives [...]. Differences may be easily
overcome by practice (1995:43).

134



exprimé clairement le fond de I’argument mis en avant par Sperber et Wilson :

En rejetant la notion du savoir mutuel, nous renongons a tout espoir de
faire d’un algorithme infaillible le modele de la communication humaine.
[...] Nous supposons donc que la communication est régie par une
heuristique imparfaite. [...] Les humains parviennent a communiquer dans
des situations ol ils peuvent multiplier les hypothéses sur ce qui est
manifeste & autrui, ot nombreuses sont les hypotheses concevables sur ce
qui est mutuellement manifeste aux uns et aux autres, mais ou aucune
hypothese, ni a fortiori aucune connaissance, n’est vraiment mutuelle. (p.
75 ; ¢’est moi qui souligne).

Comme nous 1’avons déja mentionné, Sperber et Wilson semblent vouloir faire
de I’€tre humain un scientifique qui, pour communiquer, n’a d’autre recours que
de se fier a la formulation des hypotheses et a la vérification ou a la falsification
plus ou moins probable de celles-ci. L’intersubjectivité établie entre deux
locuteurs ne peut par conséquent étre qu’approximative®.

Cette vue, évidemment, va a 1’encontre de la thése défendue ici, a savoir
d’une part que le sens se constitue dans un acte de reconnaissance
intersubjective d’une cognition partagée, et, d’autre part, que le sens ainsi
constitué est justement un outil qui nous permet de lever l’incertitude qui
peserait sinon sur ’acte de communiquer. La fixation d’un sens intersubjectif a
I’aide des signes, pourrait-on dire, est un remede pour pallier aux insuffisances
de la méthode scientifique, surtout peut-€tre lorsque celle-ci est utilisée par des

* On peut contraster cette vue avec celle de Fourastié qui, dans Les conditions de I’esprit
scientifique (1966), ne cesse de répéter a quel point I’esprit scientifique est étranger a
I’homme : « Spontanément, I’homme ne cherche pas le réel : il se contente des images
confuses que son esprit lui en donne. [...] Finalement, la méthode expérimentale n’est simple
que dans son exposé littéraire ; elle est en réalité étrangeére a la pensée spontanée de
I’homme ; elle exige de lui, sinon des aptitudes particulieres, du moins une volonté tenace,
une discipline » (p. 67-8). Dans la méme veine, Grize a remarqué qu’« il n’en demeure pas
moins que les raisonnements attestés dans le quotidien, méme si en droit ils pourraient &tre
« scientifiques », donc formels, ne le sont pas toujours, et de loin » (1990:60).

135



amateurs comme le sont les locuteurs « ordinaires »%.

Cependant, Sperber et Wilson rejettent vigoureusement 1’idée qu’un savoir
mutuel pourrait expliquer la réussite de la communication. Voila comment ils
résument leur critique de toute sémantique fondée sur 1’idée d’un savoir
mutuel :

Par définition, des individus qui partagent un savoir mutuel savent qu’ils
partagent un savoir mutuel. Si vous ne savez pas que vous partagez un
savoir mutuel (au sujet de quelque chose, avec quelqu’un d’autre), alors
vous n’avez pas ce savoir mutuel. Le savoir mutuel doit €tre slr pour
exister et, puisqu’il ne peut jamais étre siir, il ne peut jamais exister.
(p- 37 ; c’est moi qui souligne). ’

On ne peut guére étre plus clair. La question se raméne donc a ceci : Pouvons-
nous, oui ou non, étre parfois slirs que nous ayons un savoir en commun? Ma
réponse, on |’aura compris, est tout aussi claire : oui, nous pouvons savoir avec
toute la certitude désirable que nous avons un savoir commun, du moins si ce
savoir est un savoir du sens!

J’ai déja invoqué un certain nombre d’arguments a 1’appui de cette réponse,
entre autre dans la discussion de I’attitude de Bruner par rapport a celle de
Quine. Il y a cependant quelques autres remarques plus spécifiques qui
semblent s’imposer par rapport au raisonnement de Sperber et Wilson.*

D’abord, nous retrouvons ici le paradoxe déja relevé dans toutes les théories
de scepticisme sémantique. Le paradoxe est bien siir que notre connaissance du

® Ainsi, par exemple, Fourastié me semble avoir bien montré que la science ne peut étudier
I’événement qui est unique : « Et a la limite? pour I’événement qui est jugé sans analogue,
vraiment unique? Pratiquement, il est hors de la science » (1966:221). Or, si le sens comme
fixation permanente et constante d’une intersubjectivité constatée n’existait pas, un trés
grand nombre d’actes communicatifs seraient des événements uniques et donc inaccessibles a
la démarche scientifique basée sur la formulation des hypotheseset leur corroboration. 11 est
également notable que Sperber et Wilson, malgré leur insistance continue sur le caractére
« scientifique » de la communication, n’ont pratiquement rien a dire sur I’exigence d’un
contrdle intersubjectif pour validerles tests de corroboration ; sans ce contrdle, on le sait, la
validité de la connaissance scientifique serait a peu pres nulle. La méme chose vaut pour la
corroboration des hypotheses interprétatives ou des inférences entre des locuteurs de la
langue ordinaire.

@ Encore une fois, on pourrait bien sir invoquer & I’appui une longue liste de situations
concretes ol la communication de toute évidence réussit et ou, en méme temps,
I’intersubjectivité de toute évidence est parfaitement établie (pour ne prendre qu’un seul
exemple : toutes les commandes et livraisons de la vente par correspondance). Mais a quoi
bon si, en principe, d’apres Sperber et Wilson, ne ne pouvons jamais savoir avec certitude si
nous partageons un savoir mutuel, ne serait-ce que du sens?

136



sens de I’affirmation méme de Sperber et Wilson sur ce que nous pouvons
savoir du sens, si leur théorie est correcte, est soumise aux mémes incertitudes
que celles postulées par leur théorie généralement. Voire, le sens méme de leur
théorie ne peut pas étre considéré comme intersubjectivement controlable dans
un sens scientifique. En d’autres termes, si Sperber et Wilson prétendent que
leur théorie exprime d’une maniére adéquate et univoque le réel et que cette
théorie peut étre comprise d’une maniére univoque par d’autres, ils doivent déja
présupposer I’existence de ce qui est nié, a savoir I’existence d’un sens partagé
et stable qui peut étre parfaitement connu par différents locuteurs®.

Deuxieémement, on notera que Sperber et Wilson n’ont pratiquement rien 2
dire sur la notion du sens elle-mé&me. J’irai jusqu’a dire que leur théorie ne
reconnait pas I’existence réelle du sens, ou, du moins, qu’elle n’explique jamais
en quoi celui-ci consiste. Par exemple, lorsque les deux auteurs déclarent qu’
« ensuite, cette description linguistique fournit un éventail de représentations
sémantiques, une pour chaque sens de la phrase énoncée », c’est en vain qu’on
cherche une réponse a la question de savoir d’ou vient ce « sens » et commeiit il
se peut que celui-ci soit connaissable ou, de leur point de vue, interprétable®.

Cela tient sans aucun doute a la conception des deux auteurs du langage lui-
méme : « Un langage dans ce sens plus étroit — sens auquel nous nous
tiendrons — est un systéme de représentations régi par une grammaire » (p.
258)*. D’abord, nous 1’avons vu, rien ne permet d’affirmer dans 1’état actuel de
nos connaissances que le domaine du sens soit nécessairement un systéme.
Ensuite, réduire le sens a n’étre rien d’autre que des « représentations » me
semble une réduction abusive. Mais le point décisif me semble étre ceci :
puisque les deux auteurs reconnaissent qu’'une interprétation peut étre fondée
sur « les propriétés sémantiques de 1’énoncé » (p. 266), on peut légitimement
leur en demander une explication de la nature méme de ces « propriétés
sémantiques ».

A mon avis, le tort de Sperber et Wilson est de définir le langage sans y faire
entrer la question du sens. Par exemple, ils écrivent :

® On aimerait d’ailleurs voir comment ils appliqueraient leur théorie a leur propre travail en
commun pour écrire leur livre. Si Sperber et Wilson sont réellement convaincus que deux
locuteurs ne peuvent pas savoir en principe s’ils partagent une connaissance commune du
sens, les deux auteurs doivent aussi reconnaitre qu’ils ne peuvent pas savoir avec certitude
s’ils comprennent leur propre théorie de la méme maniére.

® On trouvera une critique similaire de la conception du sens de Sperber & Wilson dans
I’article de Sinha, « On representing and referring », 1993:237-8.

* C’est moi qui souligne pour souligner le fait que les auteurs, par cette formulation méme,
reconnaissent I’existence d’une notion de sens par ailleurs jamais expliqué.

137



Les représentations sémantiques reconstituées au moyen du décodage des
signaux acoustiques ou graphiques ne sont utiles que parce qu’elles
fournissent des hypotheéses et des indices au second processus de
communication, le processus inférentiel. La communication inférentielle
fait non pas appel a des regles de décodage spécialisées mais a des regles
d’inférence générales, qui s’appliquent aussi bien a toute information
conceptuellement représentée. (p. 262).

Mais comment « les représentations sémantiques » peuvent-elles nous « fournir
des hypotheses et des indices » a moins de posséder déja un sens? Comme j’ai
essayé de le montrer, en m’appuyantentre autres sur Prieto, un indice, pour étre
un indice de quelque chose, présuppose un accord préétabli sur la signification
de I’indice®.

Sur ce point, il semble y avoir un abime entre la théorie présentée ici et celle
de Sperber et Wilson. En effet, ou bien nous reconnaissons 1’existence réelle du
sens, ou bien nous réduisons la communication verbale a d’autres processus et
activités qui, en principe, sont les mémes pour la communication verbale que
pour d’autres formes de communication. Cependant, cette derniere solution me
parait méconnaitre enticrement la différence qualitative entre la communication
verbale, fondée sur le sens, et d’autres formes de communication®.

Ces quelques remarques sont-elles suffisantes pour convaincre le sceptique

% On peut faire la méme objection a la thése behavioriste de Quine et d’autres. Comme
I’exprime tres bien Stjernberg : « How is ”behaviour” to be understood here, in order for
differences in behaviour to be useful as indicators of differences in meaning? If we take
behaviour in a very basic sense, as being the movements of limbs, described in a language
that does not make use of intentional descriptions, then it would be most surprising to find
any two speakers anywhere who agree on the meaning of any expressions at all » (1991:15).
® Parfois, il me semble que c’est uniquement en laissant de coté la question du sens que
Sperber et Wilson peuvent justifier certains de leurs arguments. Ils écrivent ainsi : « La
question tant débattue de savoir si les humains sont les seuls a posséder un langage procede
d’une conception erronée de la nature méme du langage. Il ne s’agit pas vraiment, dans ces
débats, de savoir si d’autres especes que la ndtre sont dotées d’un langage. Il s’agit plutdt de
savoir si ces especes sontdotées d’un langage dont elles se servent pour communiquer. Or le
fait que les humains aientdéveloppé des langues qui peuvent servir a8 communiquer est certes
intéressant, mais n’élucide guere la nature du langage en général » (p. 259). Cette conclusion
me semble décidément étre & son tour le résultat d’ « une conception erronée de la nature
méme du langage ». C’est parce que les humains, & la différence des animaux, ont pu
constituer le sens, qui est fondamentale dans la « nature » du langage — sinon, évidemment,
dans toute autre forme de communication — qu’ils ont a leur disposition un moyen de
communication gualitativement différent des moyens de communications dont disposent les
animaux.

138



communicationnel invétéré, que celui-ci soit un sceptique absolu du genre de
Quine ou un sceptique probabiliste du genre de Sperber et Wilson? Ne peut-il
pas toujours revenir a la charge et douter du degré d’intersubjectivité établi?
Mettons par exemple que nos linguistes assidus font vraiment parler I’étranger
dans I’exemple discuté ci-dessus. Les linguistes croient assez naturellement
qu’ils ont réussi a faire comprendre a 1’étranger qu’il doit parler. Pour désigner
et mémoriser cette intersubjectivité, ils utilisent le mot « eureka ». Ils répetent
donc ce mot plusieurs fois. IIs ont le plaisir d’entendre 1’étranger prononcer lui
aussi le méme mot plusieurs fois. Est-ce pour autant la preuve que 1’étranger et
les linguistes comprennent ce mot de la méme maniere? Clairement, répondrait
le sceptique a sa propre question, une telle conclusion serait hative.

Cette objection semble irréprochable. Cependant, il faut aussi regarder la
suite de D’histoire. Car qu’arrive—t—il s’il y a malentendu au sujet des
compréhensions respectives du mot « eureka »? Tot ou tard, sans aucun doute,
les deux parties vont découvrir que ce qu’ils avaient cru comprendre ne porte
pas a conséquence. L’étranger va retrouver son mutisme apres sa premiere joie,
exactement comme les enfants dans la situation de « mismatching » décrite par
Clark. Les linguistes vont encore se creuser la téte. Peut-étre, se disent-ils,
vaudrait-il mieux essayer d’établir une premiere intersubjectivité au sujet d’un
objet concret et non pas au sujet de I’action méme de parler. Autrement dit, tant
qu’il n’y a pas eu de confirmation de 1’établissement réelle d’une
intersubjectivité, il n’y a (toujours) pas de compréhension entre 1’étranger et les
linguistes. Il y a non-sens. Ou il y a croyance temporaire de compréhension.

Ce qui vient d’étre dit représente une réponse empirique a 1’objection du
sceptique. En tant que telle, le sceptique pourra toujours 1’écarter en remettant
en question la valeur de la « confirmation » de I’intersubjectivité, exactement de
la m&me maniere que Popper a écarté la vérification positive comme critere
scientifique de la vérité. Le fait que le mot « eureka » devient fonctionnel et
opératoire dans la communication pratique entre les deux parties peut toujours
étre le fruit du hasard. En tout cas, cela ne peut pas étre la preuve objective qu’il
y a intersubjectivité parfaite au sujet de son sens. Les deux parties peuvent tres
bien continuer a se dire « eureka » sans pour autant se comprendre réellement
ou parfaitement.

I1 nous reste cependant un dernier argument a opposer au sceptique. En effet,
il ne pourra guere nier que les deux parties ont réellement et indubitablement
une connaissance en commun, plus précisément celle de I’ existence méme du
mot « eureka ». Aussi bien I’étranger que les linguistes ont la méme certitude
que ce mot-la (ou ce son-1a) leur est commun, méme s’il reste a déterminer quel

139



est son sens. Logiquement, il me semble que le corollaire en est que méme le
sceptique doit admettre que la cognition intersubjective parfaite, c’est-a-dire
objective, est réellement possible, au moins sur ce point-la. Si I’on veut
absolument fonder la connaissance intersubjective d’une maniere logigue, il
semblerait donc qu’on aboutisse a la situation un peu paradoxale qu’on puisse
uniquement fonder une connaissance intersubjective de la forme de la langue, y
compris des différences entre formes et des rapports formels entre formes.

Cela est peu et beaucoup a la fois. C’est beaucoup dans la mesure ol I’on
peut dire, malgré tout, que nous pouvons réellement connaitre quelque chose du
monde intersubjectivement, plus précisément certaines de ses formes. C’est
peu, parce que pour fonder I’intersubjectivité du sens, nous devons nous
contenter des évidences fournies par 1I’expérience vécue et interactionnelle. Le
sceptique sémantique pourra donc continuer a 1’étre, s’il y insiste. Il pourra
toujours soutenir que I’hypothese selon laquelle il n’y a du sens que comme
intersubjectivité réelle est logiquement un postulat. En revanche, il ne pourra
guere soutenir qu’il n’y a pas, du tout et en principe, de connaissance
intersubjective « objective ». C’est ainsi, par exemple, que le sceptique aura des
difficultés a nier que nous ne pouvons pas nous mettre parfaitement d’accord
sur les regles formelles d’un jeu comme le jeu d’échecs. Nous pouvons jouer
pour des raisons différentes, c’est-a-dire que nous pouvons attribuer des sens
différents au fait de jouer, mais 1’existence méme d’un jeu avec un nombre de
regles finies prouve, sibesoin en était, que deux étre humains soi-disant uniques
peuvent partager une connaissance objective de quelque chose qui est
intersubjectivement construit.

Ceux qui sont atteints d’un scepticisme épistémologique chronique
objecteraient peut-étre encore que nous ne pouvons pas non plus savoir avec
certitude si deux personnes ont exactement la méme connaissance de la forme.
Cependant, cette objection est a double tranchant. Car si notre connaissance
intersubjective des formes et des rapports entre formes ne peut pas étre fondée,
la validité de la logique formelle et de I’épistémologie logique ne peut pas non
plus I’étre. Autrementdit, si le sceptique nie ’existence de toute connaissance
intersubjective valide, cette négation portera également sur les axiomes, les
théoremes et les regles logiques de dérivation et, par 1a, sur la validité de la
logique de I’épistémologie des sciences.

Cette possibilité de montrer logiquement que nous pouvons au moins avoir
une connaissance intersubjective des formes est sans aucun doute a 1’origine
d’un certain nombre de théories épistémologiques, que celles-ci soient
linguistiques ou non. Pour Platon, déja, la connaissance de la Forme était la

140



seule connaissance objective accessible aux étres humains®. Le réve leibnizien
du calculemus, c’est-a-dire de la complete formalisation de la raison humaine,
appartient a la méme famille

On n’a pas non plus besoin d’insister sur I’importance attribuée a la forme
par Saussure et par toute une linguistique qui s’inspira de lui. Ce n’est sans
doute pas un hasard si Saussure fit lui-m&me une analogie entre la langue et le
jeu d’échecs. Toutes les sémantiques logiques sont bien siir axées sur la forme,
tout comme la théorie générative de Chomsky. On pourrait méme aller jusqu’a
soutenir que les sciences du langages sont principalement des sciences de la
seule forme.

Cependant, ce n’est pas parce qu’il semble plus facile de démontrer la
possibilité d’avoir des connaissances sur la forme qu’on peut en déduire,
comme I’a fait Saussure entre autres, que la langue — et plus particulierement
le sens — est essentiellement une question de formes et de distinctions entre
formes. S’il est (peut-étre) logiquement vrai que nous ne pouvons pas prétendre
connaitre intcrsubjectivement et objectivement autre chose que la forme, cela
n’a pas pour corollaire que seule la forme a une existence objective. D’ailleurs,
on peut, me semble-t-il, avancer I’hypothése que c’est parce que la logique est
elle-méme forme que nous pouvons I’utiliser pour démontrer 1’existence de la
forme, mais non celle de la substance. Autrement dit, un argument
épistémologique d’ordre logique peut uniquement porter sur l’épistémologie
d’autres formes, et non sur [’épistémologie des substances o ’expérience est
seule reine. Selon cette hypothese, en précisant que le sens est substance et non
forme, le sceptique sémantique commettrait une erreur de catégorie en voulant
nier la possibilité expérimentale de la cognition intersubjective. Cela voudrait
dire a son tour que les critiques de 1’épistémologue logique, tant que celles-ci ne
sont pas aussi fondées sur I’expérience, peuvent étre ignorées®.

Si I’hypothése que nous venons de voir est valide, cela me semble avoir
quelques implications importantes pour 1’épistémologie en général. D’abord, il
faudrait admettre qu’il y a deux types d’épistémologies, I’un qui est fondé sur la

* Platon voyait cependant dans les Formes des universaux immuables qui existaient
indépendamment du temps et des objets de la perception humaine (voir Markova, 1991;
Heisenberg, 1971:69-71). Une telle conception ahistorique des Formes ne peut évidemment
convenir aux formes linguistiques.

* Ici, I’avertissement lancé par Searle semble tout a fait pertinent : « It is crucial to
distinguish questions of what exists (ontology) from questions of how we know what exists
(epistemology). [...] The standard mistake is to suppose that lack of evidence, that is, our
ignorance, shows indeterminacy or undecidability in principle » (1994:648)

141



forme et, par 1a, sur la logique, et ’autre qui est fondé sur I’expérience. Ces
deux types d’épistémologies seraient de plus incompatibles avec chacun leur
champ de validité. Si cela est vrai, cela nous permettrait de comprendre
pourquoi il y a souvent un tel écart entre 1’épistémologie philosophique, fondée
sur la logique, et la science pratique, fondée sur 1’expérience. C’est ainsi,
comme nous 1’avons déja en partie constaté, qu’il est passablement facile de
montrer qu’aussi bien l’inductivisme que le falsificationnisme sont des
méthodes de connaissance logiquement douteuses et problématiques (voir
Chalmers, 1987:21-105 ; Boudon, 1991:129:176). Il n’empéche que, comme le
souligne Boudon, la science ne peut pas s’en passer :

Si le probleme de I’induction a représenté pendant deux siécles un défi a la
réflexion sur la connaissance, c’est que, comme le reconnaissent tous les
philosophes des sciences, de Peirce a Popper lui-méme, ce raisonnement
— qui apparait comme irrecevable d’un point de vue logique — est a la
base de I’expérience commune aussi bien que de toutes les sciences de
I’observation et de I’expérimentation [...] La question qui se pose est alors
de savoir comment il se fait qu’une forme de raisonnement dont on sait
depuis Hume qu’elle est en théorie illégitime — puisqu’elle a 1’allure d’un
tour de passe-passe par lequel on transforme une proposition singuliere en
proposition universelle ou une information limitée en affirmation illimitée
— puisse étre I’objet d’une telle confiance » (1990:115 ; c’est moi qui
souligne).

A la lumiere des remarques ci-dessus, une des réponses possibles a cette
question posée par Boudon serait que la confiance des scientifiques dans
I’observation et I’expérience dérive fondamentalement de la conviction que
seule une épistémologie fondée sur I’expérience est capable de produire des
connaissances sur la substance. Dans un article sur 1’épistémologie (et
I’ ontologie) relativiste de Quine, Marsonet constate par exemple que les grands
physiciens de notre temps ne savent que faire de cette philosophie qui leur
prouve « logiquement » que le degré de validité de leurs connaissances est
incommensurable (1993).

J’ajouterai encore deux exemples qui me semble bien illustrer
I’incompatibilité épistémologique entre la logique et I’expérience. Le premier
exemple nous vient de Heisenberg. Dans sa discussion de la philosophie
grecque par rapport a la physique moderne, Heisenberg note en passant :
« L’objection logique que Parménide opposait au Vide (& savoir que le non-étre

142



ne peut exister) est tout simplement ignorée afin de satisfaire a I’expérience »
(1971:67). L’autre exemple nous vient de Boudon dans sa discussion de ce qu’il
appelle le « trilemme de Miinchausen », qui n’est rien d’autre que la preuve
logique que toute théorie déductive est nécessairement tautologique. Or,
Boudon remarque que Hiibner en tire la conclusion que « vérité et objectivité
sont donc en un mot des notions sans contenu » (idem., p. 211), tandis que
Albert, quant a lui, se fondant sur exactement le méme trilemme « n’en tire
aucune conclusion sceptique » (idem., p. 214). Comment se fait-il que ces deux
savants peuvent arriver a tirer des conclusions contraires a partir d’une
impossibilité logique reconnue par les deux? La réponse est tout simplement
que Albert, a la différence de Hiibner, fait confiance a I’ expérience pour sortir
du cercle tautologique constitué par la théorie déductive sous sa forme
logique®.

En conclusion, s’il y a incompatibilité entre 1’épistémologie logique et
I’épistémologie expérimentale, nous n’avons aucun moyen — scientifique ou
logique — de choisir entre les deux. En linguistique, le désaccord entre ce
qu’on appelle souvent les formalistes — structuralistes ou chomskyiens — et
les « autres » peut donc étre vu comme un désaccord sur la nature fondamentale
de la langue ; désaccord qui ne pourra pas €tre surmonté tant qu’on voudra
réduire la langue a n’étre que forme ou substance. Mais comme on peut
difficilement soutenir que le sens est pure forme, une sémantique des formes
comme celle pronée par certains logiciens ne pourra jamais — en principe —
donner une explication satisfaisante du sens. Inversement, si la syntaxe est en
partie un systéme de formes et des relations entre formes non-signifiantes, alors
aucune sémantique de la substance ne saura en rendre totalement compte. A
fortiori, cela voudrait également dire qu’un langage binaire ou un langage

*® On peut penser que ce clivage entre I’épistémologie formelle et I’épistémologie
expérimentale correspond en partie a celui qui séparait déja Aristote et Platon, c’est-a-dire a
I’opposition entre le réalisme et I’idéalisme. Il me semble significatif de relever que I’idée
que la science doive uniquement s’occuper des formes se trouve explicitement formulée par
certains philosophes, ainsi que R. Ruyer dans Esquisse d’une philosophiede la structure.
Ruyer écrit notamment que « toute réalité est forme [...] toute forme est une réalité dans le
sens le plus concret du mot » (1930:17)

143



logique, entierement formel, ne pourra jamais devenir signifiant par lui-méme”.

C’est 1a, me semble-t-il, la raison profonde pour laquelle les conceptions du
sens mises en avant par la sémantique logico-analytique paraissent si
artificielles et si difficiles a comprendre. Qu’on considére, comme un exemple
assez typique, la théorie du sens des langages formels proposée par Hofstadter
dans son célebre ouvrage Godel, Escher, Bach : An Eternal Golden Braid :

We can now go into that notion a little more deeply, and see it from
another perspective. The word ”isomorphism” applies when two complex
structures can be mapped onto each other, in such a way that to each part
of one structure there is a corresponding part in the other structure, where
”corresponding means that the two parts play similar roles in their
respective structures. [...] The perception of an isomorphism between two
known structuresis a significantadvance in knowledge — and I claim that
it is such perceptions of isomorphism which create meanings in the minds
of people. [...] symbols of a formal system, though initially without
meaning, cannot avoid taking in “meaning” of sorts, at least if an
isomorphism is found » (1990:49-51).

Hofstadter prend soin de nous avertir que le « sens » d’un langage formel n’est
pas du méme type que celui de la langue naturelle. Ce nonobstant, si on pose la
compréhension comme un critére nécessaire de 1’existence de n’importe quel
sens, on doit se demander comment on peut comprendre le seul fait que deux
systeémes formels soient isomorphes. A mes yeux, ni une seule similitude de
formes, ni une seule différence entre formes ne sont suffisantes pour faire

* Cela m’a toujours intrigué de savoir pourquoi 1’épistémologie d’inspiration logique et
formelle insiste tant sur 1’élégance, voire sur la beauté, comme ’un des criteres de
I’excellence d’une théorie. Laclé se trouve peut-étre dans une phrase de Flaubert au sujet son
fameux « livre sur rien » : « Les livres les plus belles sont celles olt il y a le moins de
matiere ». En effet, la beauté, dans la plupart des esthétiques, est avant tout associée a la
pure Forme. On pourrait peut-étre voir dans 1’opposition classique entre la poétique
esthétique, fondée sur la beauté formelle, et la poétique réaliste, fondée sur la vérité et la
substance, un parallele a la distinction faite ici entre les deux types d’épistémologies.
Drailleurs, ce n’est sans doute pas un hasard si le méme Flaubert est I’'un des premiers
écrivains a douter systématiquement de I’existence d’un sens connaissable. « Car il y a chez
Flaubert beaucoup plus qu’un simple refus de donner le sens », écrit C. Gothot-Mersch, « la
conviction qu’il n’y a pas de sens : “Le doute absolu me parait si nettement démontré que
vouloir le formuler serait presque une niaiserie” » (199X:881).

144



apparaitre du sens’’.

On pourrait donc dire que la question épistémologique cruciale au sujet du
sens est de savoir dans quelle mesure le sens est substance et/ou forme. Malgré
ce que dit Hofstadter et les structuralistes, on aura compris que j’opte pour une
vue du sens comme substance, ou la forme n’est qu’un support non-signifiant.
Par conséquent, I’épistémologie qui devra en rendre compte sera principalement
basée sur les méthodes expérimentales — et interactionnelles. C’est en cela, me
semble-t-il, que Mahmoudian a eu raison de lancer son « défi empirique » a la
linguistique. Le principe de la discrimination des formes est évidemment
nécessaire a I’organisation économique du sens. Seulement, ce principe ne peut
pas en soi nous expliquer en quoi réside le sens. Comme le dit Jakobson :
« D’effort considérable et méritoire qui a été employé pour décrire les formes
n’a été suivi d’aucune tentative sérieuse pour les interpréter » (1963:316).
Autrement dit, pour que la forme devienne signifiante il faut lui attribuer un
sens et cette attribution sera basée sur la substance, non sur une différence entre
cette forme et d’autres™.

La conception du sens comme cognition intersubjective et
I’étude du sens

S’il est vrai que le mode d’existence du sens est essentiellement d’ordre
intersubjectif, cela me semble avoir quelques implications importantes pour
I’épistémologie de la sémantique. Dans le dernier chapitre de ce livre,
j’essaierai de deméler quelques-unes des conséquences méthodologiques qui
découlent de cette conception du sens. Ici, j’aimerais seulement noter quelques

" A propos du langage formel de la logique, Eco remarque : « Il y a en fait des signes qui
semblent absolument univoques, comme certains opérateurs mathématiques, ou les nombres
et les symboles algébriques : en vérité ces symboles ne sont que syntaxiquement univoques a
I’intérieur d’une convention donnée [...], mais s€émantiquement parlant, ils sont ouverts a
toutes les significations possibles, eten logique symbolique ils valent méme comme variables
libres. Le maximum d’univocité correspond ainsi au maximum d’ouverture » (1992:69).
Qu’est-ce a dire, sinon, justement, qu’un symbole purement formel peut se voir attribuer
n’importe quelle signification, c’est-a-dire encore que, pris isolément, il n’en a aucune?

” Il est évident, comme me 1’a fait remarquer fort justement Mats Forsgren, que cette
discussion des rapports entre la forme et le sens, ou entre la forme et la substance, peut et
devrait étre approfondie. Le faire ici, cependant, reviendrait a écrire encore un ouvrage de la
méme taille. Je renvoie donc allegrement le lecteur a I’ouvrage de H. Nglke, La Linguistique
modulaire. De la forme au sens (1994) et aux commentaires de M. Forsgren lui-mé&me sur cet
ouvrage (manuscrit, Uppsala Universitet, 1994).

145



implications de principe ; implications qui peuvent paraitre banales tellement
elles semblent évidentes.

Premieérement, on ne peut pas étudier scientifiquement le sens « de
I’extérieur ». Pour faire de la sémantique, il faut non seulement connaitre une
langue, mais il faut y participer. Ou, pour étre plus précis, pour vérifier défi-
nitivement une hypothése interprétative sur le sens, le chercheur doit entrer en
interaction avec le ou les locuteurs concernés. Avec un terme heureux de
Becker, cité par Bachmann et al, le linguiste doit se faire observateur
participant. Comme le résume Bachmann et al. :

Dans nombre de cas, ’observation participante est un instrument
d’investigation préférable au simple entretien. « L’observateur participant
rassemble des données en vivant la vie quotidienne du groupe ou de
I’organisation qu’il étudie. Il observe les gens afin de voir quelles sont les
situations qu’ils rencontrent habituellement et comment ils s’y comportent.
Conversant avec une partie ou avec la totalité des acteurs, il met a jour
I’interprétation qu’ils donnent des événements observés » (Becker, 1958).
Cette « immersion » est nécessaire pour qui veut comprendre de I’intérieur
I’univers social d’un individu ou d’un groupe. (1981:123)".

C’esi bien sir pour ies mémes raisons que ia fameuse « intuition linguistique »
d’un chercheur individuel n’a souvent qu’une valeur douteuse. C’est
uniquement dans la mesure ol cette intuition est représentative du sens
réellement compris par les locuteurs qu’elle aura, apres vérification s’entend,
une valeur explicative réelle. En effet, toute vérification d’une hypothese
sémantique retombe td6t ou tard sur le critere de la compréhension
intersubjective. C’est pourquoi une attribution de sens de la part d’un seul
sémanticien n’aura jamais de valeur de vérité avant d’étre confirmée par un
autre locuteur.

De ce pointde vue, on comprendra I’affirmation de Jakobson selon laquelle :
« le linguiste descripteur, qui possede ou acquiert la maitrise de la langue qu’il
observe, est, ou devient progressivement, un partenaire potentiel ou actuel de
I’échange des messages verbaux parmi les membres de la communauté
linguistique » (1961:92). Mais Jakobson va plus loin encore en jugeant que « la
description la plus compléte sera celle de I’observateur-participant » (ibid. p.
93). De méme, Boas, cité et résumé par Bachmann et al., souligne la nécessité

7 On remarquera 1’opposition absolue entre cette méthode de connaissance et celle
préconisée par Quine dans son exemple sur la traduction radicale.

146



de participation :

A Tencontre des chercheurs qui se contentaient d’interpretes, ou
d’informations de seconde main, recueillies et transcrites par des voyageurs
ou des missionnaires, Boas affirme tout d’abord la nécessité de parler la
langue de la communauté étudiée : « nous insistons la-dessus : le
maniement de la langue est indispensable pour obtenir des connaissances
completes et slres, car une masse d’informations peut étre acquise en
écoutant les conversations des indigenes et en participant a leur vie
quotidienne » (1981:45)™.

Ce qui vient d’étre dit ne signifie pas que tout sémanticien doit se faire
« linguiste du terrain ». Comme on 1’a déja constaté, le sens doit d’une part
présenter une certaine stabilité pour que la communication puisse avoir lieu.
D’autre part il doit étre codifiée et mémorisée sous une forme linguistique pour
devenir — et pour rester — un sens linguistique. A cela s’ajoute le fait que
certains domaines du sens, en particulier le métalangage naturel et les
mécanismes de la construction et du maintien du sens, ne sont pas dans la
pratique sur la table des négociations. Par exemple, il est difficile de concevoir
qu’un locuteur individuel puisse choisir sur un coup de téte de ne plus honorer
la présupposition référentielle ou la valeur d’identité du verbe étre. Comme ces
fonctions sont fondamentales dans 1’établissement d’une intersubjectivité
opératoire, cela pourrait avoir pour conséquence la dissolution globale du sens
et mener a une situation ou fout était a renégocier. Il y a donc de bonnes
chances pour qu’un linguiste « de fauteuil », par exemple celui qui travaille sur
un corpus écrit, puisse arriver a décrire d’une maniére intersubjectivement
valide certains domaines du sens, a la condition, souligné par Jakobson encore,
que « la position de I’observateur [est] soigneusement identifiée (1961:93).

" Dans la psychologie discursive, qui insiste sur le role des interactions verbales pour la
constitution et I’émergence du psychisme de ’homme, on défend des idées similaires sur le
statut du chercheur par rapport a son « objet » d’étude, c’est-a-dire par rapport a I’homme.
Dans The Discursive Mind, Harré et Gillett écrivent notamment : « Once one sees the task of
understanding human behavior as involving interpretation and empathy rather than prediction
or control, the self-reports of the people one is studying become very important in any
psychological research project. And these should not be taken as (falsifiable) reports of states
of mind but as expressions of how things are to the subject. Thus the experimenter or
observer has to enter into a discourse with the people being studied and try to appreciate the
shape of the subject’s cognitive world. But at this point it no longer makes sense to talk of
observersand subjects at all. There are only coparticipants in the project of making sense of
the world and our experience of it » (1994:21).

147



Comme le dit Mahmoudian : « The layered structure of a language implies the
existence of very solid strata that are virtually impermeable to variations and
fluctuations. In this type of strata, as the intuition of one user corroborates that
of another, introspection might be sufficient as a way of obtaining data »
(1993:156)

Le probleme, encore une fois, c’est le fait qu’aucun sens n’est entierement a
I’abri d’une révision, faute de quoi, parexemple, les transformations historiques
des langues n’auraient pas pu avoir lieu. On doit par conséquent voir dans la
constitution et le maintien du sens un processus incessant, a la fois
synchronique et diachronique. On pourrait dire que le maintien de la
compétence sémantique d’une communauté linguistique donnée présuppose une
formation continue pour établir un sens qui est et qui pourra rester commun.
L’importance accordée actuellement par la pragmatique linguistique au
dialogue et a la conversation trouve la sa justification profonde. La pragmatique
linguistique, on 1’a déja vu, n’est pas en premier lieu I’étude du sens
« variable ». Elle est — ou devrait étre — 1’étude de la construction et de la
reconstruction opératoire, au moment de I’énonciation, d’une intersubjectivité
sémantique. « Produire du sens exige un travail interactif constant » dit Vion
avec raison (1992:94).

La deuxieme conséquence de la thése intersubjectiviste est plus
fondamentale. C’est tout simplement qu’il n’y a pas d’autre sens que celui
effectivement compris par les locuteurs entre eux. Par exemple, si quelqu’un,
apres avoir lu ce que je suis en train d’écrire ici, déclare n’y comprendre goutte
(ce qui est fort possible), je ne peux pas — en principe — prétendre que mes
mots ont du sens. Dans le meilleur des cas, je pourrai espérer qu’ils auront du
sens pour quelqu’un d’autre que le lecteur en question, mais je ne pourrai
jamais savoir si cet espoir est comblé avant de rencontrer cet autre lecteur qui
declare m’avoir compris (ou plutdt, qui est prét a vérifier avec moi le sens de
mes propos)”. Autrementdit, pour le sémanticien, seul le sens qui est commun a
une existence réelle.

Cette conclusion, encore une fois, peut paraitre banale. Et pourtant elle
témoigne d’une différence fondamentale entre I’épistémologie du sens et
I’épistémologie du monde non-signifiant. Dans la plupart des sciences

*Comme le dit Fourastié, dans Les conditions de [’esprit scientifique : « par exemple, les
sanctions expérimentales du présent livre ne peuvent étre que dans les conséquences des
actes que sa lecture aura engendrées ; puisse-t-il y avoir des Faraday qui me lisent et s’en
trouvent bien! puisse-t-il y avoir surtout beaucoup de jeunes hommes moyens qui y trouvent
des moyens de progres! » (p. 204). Une autre maniere de dire la méme chose serait : Puisse-t-
il avoir des lecteurs qui me comprennent!

148



naturelles, en effet, on peut de bon droit critiquer le bon sens commun comme
méthode de connaissance. En recherches cognitives, par exemple, c’est devenu
un lieu commun de souligner a quel point le bon sens commun, sous le terme de
« folk psychology », est faillible. Et c’est un fait que les croyances communes
et partagées se sont souvent révélées fausses. Si la théorie intersubjectiviste du
sens est correcte, en revanche, la seule réalité connaissable et objective est
justement le sens commun et partagé. Autrement dit, le sens partagé, compris et
reconnu est le seul objet d’étude que peut se donner la sémantique en tant que
science (et toute autre science humaine qui fait du sens une partie de son objet
d’étude)™.

Cette conclusion peut paraitre en partie contre-intuitive. Ne peut-on pas dire
tout de méme que je peux savoir que mes mots ont un sens pour moi? Il est vrai,
bien sir, que je peux dans une certaine mesure étre mon propre interlocuteur sur
la base d’un langage public déja acquis. D’une part, cependant, les évidences
empiriques montrent clairement que nous ne pouvons pas créer ou acquérir une
langue tout seuls. D’autre part, nous savons par I’expérience des prisonniers en
isolation totale a quel pointil est difficile de maintenir son « propre » sens si on
est coupé d’un contact continu avec d’autres locuteurs — ou avec des textes qui
les représentent.

Language, dit Kess, is functionally interactive, and children can only learn
language by speaking and being spoken to. For example, children of
bilingualimmigrant parents often do no not learn the parent’s language if it
is only overheard; nor will hearing children of deaf parents learn a

™ On trouve des pensées similaires parmi les adhérents de la sociologie interactionniste de
Mead et de Becker. Comme le constatent Bachmann et al. : « Une autre conséquence de cette
prise de position est le refus de considérer le sens commun, le discours quotidien de tout un
chacun, comme une perception défectueuse du social avec laquelle, au nom de la rigueur
scientifique, il convient de rompre. Les conceptions communes constituent elles-mémes une
organisation de I’expérience sociale, et en tant que telle, un savoir qu’on ne saurait opposer
aux « sciences » du social. [...] Refusant donc d’avaliser une série de dichotomies
(individu/société, objectif/subjectif, sens commun/rationalité scientifique, intérieur/
extérieur...), le courant interactionniste sociale, par laquelle les acteurs sociaux construisent
I’ordre social. » (1981:120-121).

On voit la parenté entre la conception du sens défendue ici et la démarche de la sociologie
interactionniste. La différence, curieusement, c’est que I’interactionnisme insiste sur
I’importance cruciale de « la situation » et de I’ « action » dans le comportement humain, en
opposition au « systeéme » et aux « structures ». Cependant, comme j’ai essayé de le montrer,
ce n’est pas parce qu’on insiste sur la stabilité intersubjective du sens qu’on doit enrober
I’€tre humain d’une camisole de force faite de systémes et de structures tout-puissants. A ce
titre, la tentative de Vion de trouverun juste équilibre entre le sujet et le social me semble
exemplaire (1992:57-92).

149



language from the television. It must be used to communicate with others
in the child’s environments, and this must be an active and interactive
process (1992:312).

Une fois acquis, il est certainement vrai que « language is not easily
suppressed » (ibidem., p. 261), mais cela ne change en rien sa vocation
d’instrument de communication interactionnelle. Un langage public internalisé
qui n’est jamais utilisé se détériora graduellement avec le temps.

On doit cependant se garder de croire que la recherche d’intersubjectivité
sémantique est un besoin irrésistible ou une nécessité absolue chez I’homme. Le
besoin et le désir de communication sont évidemment déterminés par des
facteurs aussi bien psycho-sociaux et biologiques qu’existentiels. Il n’y a pas
d’obligation de communiquer, surtout pas avec n’importe qui et & n’importe
quel prix. A mon avis, il est faux de prétendre comme une vérité générale que
« l’analyse [du sens] est poursuivie jusqu’a ce que la construction d’un
contexte permette de lui donner un sens » (Bange, 1992:165). Il n’y pas non
plus d’obligation d’étre d’accord, méme pas sémantiquement, avec tout le
monde. Le sens, pourrait-on dire, est un contrat qui nous lie, mais qui, comme
tout contrat, peut étre annulé ou révisé s’il y a force majeure”.

En méme temps, le prix a payer pour s’exclure de foute intersubjectivité
sémantique avec fout autre €tre humain est tres élevé : c’est la solitude. En effet,
il suffit de penser a I’angoisse qui nait du sentiment de ne pas étre compris... par
personne. C’est peut-étre cela, c’est-a-dire, I’incompréhension de plus en plus
généralisée, qui sous-tend 1’affirmation de Tournier que « cette solitude
grandissante est la plaie la plus pernicieuse de I’homme occidental
contemporain » (1977:221).

En résumé, je dirai donc que le sens, pour étre, doit étre commun. 1 n’y a pas
de sens entierement privé et donné par le sujet seul. Parler d’un sens privé n’a
tout simplement pas de sens. Ce qu’on appelle communément le sens du (seul)

 Pour ceux qui ont une conception plutdt conflictuelle des rapports humains — comme I’ont
un certain nombre de théoriciens de la communication médiatique — on pourrait dire que le
mode d’existence du sens est celui d’une loi, avec la possibilité des sanctions si nous ne nous
conformons pas aux obligations imposées (voir, a ce propos, les remarques pleines de bon
sens de Todorov dans La Vie commune, 1995:24-42). 1l reste cependant que 1’opposition
entre coopération et compétition, ol dans la plupart des théories de la communication la
priorité est donnée a la derniere, ne peut pas €tre simplement transposée telle quelle dans le
domaine du sens sémantique. « En derniere analyse », dit Vion avec raison, « et quel que soit
le poids des déterminations sociales “extérieures” a I’interaction, la relation interlocutive est
actualisée, donc construite, par la co-activité des sujets » (1992:112). Dans le domaine plus
restreint de la construction du sens, on dirait méme que nécessité oblige.

150



énonciateur et le sens du (seul) interprete ne sont pas, tout simplement, du sens.
En tout cas, pour la science — comme pour d’autres locuteurs — le sens
« privé » est inconnaissable par principe. Méme le malentendu présuppose un
minimum de sens commun, faute de quoi il n’y aurait rien & mal comprendre.
De la méme maniére, on ne peut pas mentir a quelqu’un qui ne comprend pas ce
qu’on dit. Comme le dit Bakhtine : «le mot est une sorte de pont jeté entre moi
et les autres. S’il prend appui sur moi a une extrémité, il prend appui sur mon
interlocuteur. Le mot est le territoire commun du locuteur et de I’interlocuteur »
(1977:124). Wittgenstein aussi avait raison en posant 1I’impossibilité d’un sens
donné par le sujet seul. Le « speaker’s meaning » est seulement possible sur la
base d’un sens public déja acquis. Sans aucun sens commun, en revanche, que
ce sens soit verbal ou non, nous sommes réduits a la miseére décrite par
Bentham, par Helen Keller, la fille sourde-muette qui découvrit le sens a I’dge
de 15 ans, et par Saussure lui-méme :

Unclothed as yet in words, or stripped of them, thoughts are but dreams:
like the shifting clouds of the sky, they flout in the mind one moment, and
vanish out of it in the next. But for these fixed and fixative signs, nothing
that ever bore the name of art or science could ever have come into
existence... Without language, not only would men have been incapable of
communicating each man his thoughts to other men, but, compared with
what he actually possesses, the stock of his own ideas would in point of
number have been as nothing; while each of them, taken by itself, would
have been as flitting and indeterminate as those of the animals which he
deals with at his pleasure (Jeremy Bentham)

Before my teacher came to me, I did not know that I am. I lived in a world
that was a no-world. I cannot hope to describe adequately that
unconscious, yet conscious time of nothingness. (Helen Keller, 1908)

Abstraction faite de son expression, notre pensée n’est qu'une masse
amorphe [...]. La pensée est comme une nébuleuse ou rien [...] n’est
distinct avant ’apparition de la langue. (Saussure, Cours de linguistique
générale, 2° partie, chapitre 4)

151






D’ou vient le sens du rouge? Quelques re-
marques sur la perception, la catégorisation et
la sémantique des couleurs

On n’a plus a montrer ’importance du probleme de la catégorisation dans les
sciences humaines. G. Kleiber n’exagere guere en écrivant que : « la théorie qui
explique correctement la constitution et 1’organisation des catégories fournit
aussi le modele d’explication de I’esprit et du raisonnement en général. [...]
L’enjeu se situe bien au-dela de la sémantique du mot, tout en 1’y englobant :
c’est, pour utiliser un terme utile et plus qu’a la mode, le cognitif qui est en
question » (1990:14).

Vu I’importance de la question, il n’est pas étonnant qu’un grand nombre
d’éminents chercheurs aient essayé d’y apporter une réponse. Malgré cela, rien
ne semble indiquer qu’on serait prés de trouver une théorie qui expliquerait
« définitivement » comment se constituent les catégories. Comme le montre
Kleiber dans son ouvrage sur la sémantique du prototype (1990), toutes les
théories actuelles ont leurs points forts et leur points faibles. Au sujet de la
derniere venue, la théorie du prototype, Kleiber conclut : « la sémantique du
prototype, version standard comme version étendue, ne fournit pas de réponse
“prét-a-porter”, mais elle apporte des éléments nouveaux susceptibles de faire
avancer les choses » (p. 189). Qu’il reste un bon bout de chemin a parcourir
peut encore étre illustré par le fait que la catégorisation, et plus particulierement
la pertinence des criteres catégoriels, a €té 1’un des plus grands obstacles au
développement de I’intelligence artificielle (voir Dreyfus, 1992:xxxv1i).

D’un autre coté, il est difficile de nier que notre compréhension du probléme
de la catégorisation s’est réellement améliorée ces derniers temps. C’est ainsi
que Kleiber remarque par exemple que la sémantique du prototype a le mérite
d’avoir « su prouver la pertinence des propriétés embodied ou human sized, en
mettant en relief I’importance des traits interactionnels pour la s€émantique
lexicale » (idem., p. 190).

Dans I’article que voici, je voudrais justement faire quelques remarques sur
’aspect interactionnel de la catégorisation, c’est-a-dire, dans mon optique, sur

153



la question de savoir comment les locuteurs arrivent & établir — et sans doute
aussi @ maintenir et a réviser — un consensus concernant un sens catégoriel.
Cela revient a poser encore une fois la question épistémologique de la
constitution du sens linguistique, c’est-a-dire, le cas échéant, comment une
perception (éventuellement) commune devient sens... commun. On doit donc
voir dans la présente discussion une tentative d’appliquer ma propre théorie a
un cas concret.

Théories et études sur les couleurs

On peut sans doute se demander si ’exemple des termes de couleur est le
meilleur point de départ si I’on veut discuter le probléme de la constitution du
sens et son degré d’intersubjectivité. S’il y a bien un domaine du lexique qui
semble résister a toutes les théories sémantiques, c’est celui des couleurs.
Comme le dit Kleiber encore : « Il n’est pas étonnant, par conséquent, de
constater, en second lieu, que l1a ou le modele des CNS [conditions nécessaires
et suffisantes] connait son échec le plus spectaculaire, c’est-a-dire avec les
adjectifs de couleur, la voie prototypique échoue également dans la mise en
relief de traits typiques » (idem., p. 68).

Drailleurs, la sémantique est loin d’€tre la seule discipline a avoir de grandes
difficultés a venir a bout de la réalité bariolée des couleurs. En philosophie, les
couleurs ont certainement fait couler beaucoup d’encre, en premier lieu par
rapport a la question de 1’objectivité et de la vérité de notre perception du
monde réel, mais également au sujet du probleme notoire des gualia (pour une
vue d’ensemble, voir Hardin, 1988 ; Hacker, 1991 ; Westphal, 1991). Les
sciences cognitives, donnant une suite empirique a la réflexion philosophique,
ont également essayé d’élucider la nature fuyante et insaisissable de la
perception des couleurs en étudiant ses bases biologiques et neuro-
physiologiques. Récemment encore, Thompson et al,, dans Behavioral and
Brain Sciences (1992), ont proposé encore une nouvelle théorie de la perception
des couleurs. Cette théorie, fondée sur I’interaction de I’homme (et de I’animal)
avec son environnement, veut étre une nouvelle alternative aux deux principaux
types de théories antérieures : 1’objectivisme (la couleur est dans 1’objet) et le
subjectivisme (la couleur est dans la téte)'. Dans le domaine des études

' Pour donner une idée de I’étendue des débats et de la diversité des opinions, on peut
mentionner que cet article, avec les commentaires d’une trentaine de spécialistes, couvre 67
pages tassées. La bibliographie, elle, contient environ 350 ouvrages et articles.

154



cognitives, il faut également faire mention des recherches menées par Rosch sur
la perception des couleurs dites focalisées ou saillantes ; recherches qui furent
le point de départ pour I’élaboration de la théorie du prototype (Rosch, 1971,
1972, 1973, 1978).

A coté des études cognitives, nous avons toutes les théories et toutes les
réflexions chromatiques et colorées reliées a la peinture, a 1’esthétique, a
I’'informatique et a 1’ophtalmologie. En particulier, on peut mentionner la
théorie de Hurvich et Jameson sur les trois couleurs basiques (voir Suppe et al.,
1989). On situera dans ce méme contexte une autre théorie connue et souvent
discutée, celle de Land, qui a été développée par Land en tant que chercheur de
la Polaroid Corporation (pour une présentation succincte de cette théorie, voir
Campbell, 1990).

Si on regarde du coté de la linguistique, les lexemes de couleur ont surtout
nourri de longues et éternelles discussions sur les universaux de langue, plus
particulierement par rapport a la thése de Whorf et Sapir selon laquelle les
langues découpent le réel de facon arbitraire (voir, entre autres, Berlin et Kay,
1969 ; Kay et McDaniel, 1978 ; Rastier, 1991: 180-194 ; Kess, 1992:224-43 ;
Tornay, 1978). On trouve également un certain nombre d’études de
psycholinguistique, entre autres sur 1’acquisition des termes de couleur (voir
Bartlett, 1978 ; Carey, 1978 ; Brown 1970 ; Lenneberg et Roberts, 1953). Bien
plus rares sont les analyses purement linguistiques du sémantisme des couleurs
dans les langues naturelles, ce qui ne veut pas dire qu’il n’en existent pas (voir
Picoche, 1979 ; Stati, 1979:31 et 129-130). L’absence d’études sémantiques
n’a en soi rien d’étonnant. Comme nous le verrons plus en détail, on I’imputera
naturellement aux difficultés de donner une description linguistique des termes
de couleur.

On le voit, ce n’est pas les matériaux de base qui manquent pour une
discussion de 1’épistémologie du sens des lexemes de couleur’. D’un coté,
évidemment, il y a le risque d’étre noyé — ou aveuglé — par 1’abondance des
données et des hypotheses. D’un autre coté, c’est peut-étre cette richesse méme
qui nous permettra de poser les questions fondamentales de la maniere la plus
claire possible.

Entre autres, ces nombreuses données et expériences posent d’une maniere
particulierement aigue le probleme du réductionnisme. C’est ainsi, par exemple,
que le psycholinguiste Kess, s’appuyant sur les études faites par Berlin et Kay

¢ A cela s’ajoute le fait qu’on ne peut guere trouver d’introduction a la sémantique ou aux
sciences cognitives qui ne contienne quelques remarques sur la perception, la cognition, le
sens et la catégorisation des couleurs. ’

155



de la sémantique des couleurs, déclare que « nous sommes aujourd’hui enclins a
croire qu’il existe une universalité perceptuelle, ot le langage reflete
simplement cette universalité » (1992:242). Cette vue, qui est sans aucun doute
celle qui prédomine dans les sciences cognitives contemporaines, implique une
réduction considérable du réle accordé au langage dans la cognition. En effet, a
la lecture de certains exposés d’inspiration cognitiviste sur la sémantique
conceptuelle, on a parfois I’impression que la seule fonction du langage, dans
son acception linguistique, est de servir d’étiquette a des catégories cognitives
déja formées par des mécanismes qui n’ont rien de linguistique.

Le linguiste de pur sang me dira peut-étre qu’il serait plus facile de démontrer
I’autonomie, du moins relative, du sens linguistique en discutant la
catégorisation sémantique des catégories comme mot, théorie et vérité, c’est-a-
dire des catégories qui de toute évidence ne dérivent pas d’une catégorisation
préalable d’ordre biologique et/ou neuro-physiologique. I me semble
néanmoins qu’il y a un certain intérét a affronter les cognitivistes sur leur
propre terrain, c’est-a-dire la ol on peut supposer que les contraintes
biologiques qui pesent sur la catégorisation sont les plus fortes. En effet, si on
peut montrer que le sens des termes de couleur n’est pas, en derniére analyse,
réductible a la biologie ou a la neuro-physiologie, cela constituera un argument
d’autant plus fort pour I’indépendance et 1’autonomie du niveau du sens — et
par la de celle de la sémantique.

L’universalisme innéiste contre le relativisme culturel

Examinons d’abord quelques-uns des points les plus importants de ce qu’on
croit savoir actuellement au sujet de la perception et de la sémantique des
couleurs.

Du point de vue sémantique, nous savons qu’il y a — du moins apparemment
— certaines variations d’une langue a une autre. Une interprétation forte de cet
état des choses est I’hypothese déja mentionnée de Sapir et Whorf sur la
détermination culturelle des catégories de langue. Hagege, qui est un défenseur
contemporain de cette these, affirme ainsi que « les langues n’établissent pas
aux mémes lieux les frontiéres, alors que les données naturelles sont
identiques » (1986:79).

Cependant, d’autres études, surtout celle de Berlin et Kay (1969), semblent
indiquer que I’exemple des couleurs n’est peut-étre pas le meilleur argument a
invoquer a la défense de la these classique de I’arbitraire sémantique. Leech, se

156



fondant sur les premieres comparaisons faites par Berlin et Kay de
I’organisation sémantique des couleurs dans une centaine des langues, va
jusqu’a parler d’un « general conceptual system common to the human race as a
whole » (1974:237).

Kay, en compagnie de McDaniel, a revisé et complété ses premieres analyses
dans un article ultérieur (1978). Dans cet article, les deux auteurs répondent
notamment a certaines critiques qu’on leur avait adressées et propose une
description des mots de couleurs en termes de la logique des ensembles flous.
De leur avis, « a non discrete formalism, in this instance fuzzy set theory,
provides the most concise and adequate description of the semantics of basic
color terms » (p. 612). Au sujet de I’ explication des catégories sémantiques des
couleurs, toujours prétendues universelles, Kay et McDaniel se rabattent sans
hésitations sur la biologie : « Thus in extension of the arguments advanced by B
& K, we present the lexical categorization of color as a paradigmatic example,
not of the relativity of semantic structures, but of the existence of biologically
based semantic universals » (p. 611 ; c’est moi qui souligne)®.

Kess, déja cité, est parmi ceux qui aujourd’hui accordent le bénéfice du doute
aux hypotheses innéistes et universalistes de Berlin et Kay, sans pour autant étre
prét a les généraliser a tous les domaines du sens. Voici sa conclusion : « We
can conclude with Kay and Kempton that linguistic differences may induce
nonlinguistic cognitive differences in a weakly related way, but never to the
degree that universal cognitive processes fail to appear in other appropriate
contextual conditions » (1992:242.43).

Mais il est important de remarquer que les opinions divergent toujours au
sujet de la validité des hypothéses mises en avant par Berlin et Kay dans leur
fameuse étude. Pour donner une mesure des désaccords, on peut d’abord citer
Rastier qui a noté récemment que

Les expériences de Berlin et Kay, sur lesquelles elle s’appuie, sont elles-
mémes discutables, non seulement dans la conclusions qui en sont tirées,
mais dans leur protocoles eux-mémes. Berlin et Kay ont enquété
directement sur vingt langues, mais dix-neuf de leurs informateurs vivaient

* On remarquera ici la portée générale attribuée par Kay et McBaniel a leur théorie. En effet,
ils laissent entendre — tout comme un grand nombre de cognitivistes contemporains — que
tout sens est dérivé ou déduit des « biologically based semantic universals ». Pour un
linguiste, une telle thése doit paraitre de loin trop générale — voire un peu naive. Comment,
par exemple, pourrait-on raisonnablement prétendre que le sens du langage métalinguistique
de la langue naturelle puisse dériver d’une perception universelle du monde extra-
linguistique?

157



en Californie [...]. Pour les quatre-vingts autres langues qu’ils citent, ils
s’appuient sur des données de seconde main, recueillies sans protocole
commun et qu’ils sollicitent arbitrairement, soit par ignorance (insinue
Sampson, 1980), soit pour les faire cadrer avec leur systeme (1991:182).

On relevera également que I’hypothése de Sapir-Whorf et celle de Berlin et Kay
ne divise pas automatiquement les linguistes et les cognitivistes dans deux
camps opposés. C’est ainsi que Indurkhya, dans son livre Metaphor and
Cognition (1992), remet fortement en question la validité de I’hypothese de
Berlin et Kay. Indurkhya écrit notamment :

All the arguments advanced by Ratcliff to explain the partial order of
Berlin and Kay’s color universals constitute what might be considered a
very weak case of circumstantial evidence. [...] to argue from those facts
that a culture would develop the term for red before the term for blue
constitutes a long leap from neurophysiological structures to linguistic
structures without any satisfactory account of the processes or structures
that mediate this transition (1992:109).

A la vue de ces déclarations, il doit étre clair que le débat entre les
universalistes innéistes et les relativistes culturels est loin d’€tre clos. Il serait
par conséquent aventureux de faire appel a ’'une ou 1’autre hypothése comme
un argument qui pourrait trancher la question qui nous occupe ici.

Tout ce qu’on semble pouvoir dire a I’heure actuelle, c’est que si I’hypothese
de Kay et McDaniel est valide, cela serait un argument d’un certain poids pour
I’hypothese que les lexemes de couleur sont des étiquettes — des formes —
conventionnelles et arbitraires collées sur des catégories perceptuelles toutes
faites. Cependant, on peut toujours se demander, me semble-t-il, si I’existence
d’une telle correspondance constitue une explication suffisante du sens des
termes de couleur. D’une maniere ou d’une autre, I’explication génétique de la
sémantique des termes linguistiques de couleur doit inclure une explication de
la constitution des lexémes mémes. Apres tout, on ne pourra guere soutenir que
les termes sont innés ou partagés.

En effet, méme s’il est vrai que la catégorisation sémantique des couleurs
correspond parfaitement — ou, du moins, selon la logique des ensembles flous
— a des catégories perceptuelles qui préexistent a la langue, il faudra toujours a
expliquer comment nous pouvons nous mettre d’accord sur les formes qui
doivent référer a ces catégories prét-a-porter. En fait, il y va d’un probleme

158



épistémologique fondamental, rarement soulevé par les sémanticiens
d’inspiration cognitiviste, 2 savoir celui de savoir comment deux locuteurs
peuvent savoir que telle forme linguistique désigne réellement la méme réalité
perceptible partagée. Ce probléme épistémologique devient évidemment encore
plus troublant si on adhére & la théorie subjectiviste de la réception situant la
« réalité » perceptible des couleurs uniquement « dans la téte ».

Pour ces raisons, il me semble prudent d’essayer dans un premier temps de
tenir séparées la question biologique ou neuro-physiologique et la question
sémantique (ou, si 'on veut, la question du déterminisme biologique des
catégories perceptuelles et celle du choix des fermes et de la reconnaissance
intersubjective de I’adéquation de ces termes). En effet, pour ne pas courir le
risque de la tautologie, il faut déterminer séparément s’il y a — et a quel degré
— consensus sémantique d’un c6té et consensus perceptionnel de 1’autre.
Comme le souligne avec raison Kess : « The relationship between the
mechanisms of language and the perception of experience is really an empirical
question » (1992:227). Par exemple, le systéme conditionnel de I’crganisation
sémantique des couleurs que Berlin et Kay ont cru découvrir pourrait aussi bien
étre imputé a un universel d’organisation sociale qu’a un universel
perceptionnel. Ou, comme le soutiennent Thompson et al. dans I’article déja
cité, a des contraintes fonctionnelles qui relévent de I’interaction évolutionnaire
de I’étre humain avec son environnement.

Face a ces incertitudes, il me parait également prudent de soulever d’abord le
probleme de la catégorisation sémantique des couleurs dans le cadre d’une seule
langue donnée. L’ avantage d’une telle délimitation réside justement dans le fait
que I’on peut difficilement nier qu’il y a réellement, a 1’intérieur d’une
communauté linguistique donnée, une large part de consensus sémantique au
sujet de I’emploi des termes linguistiques de couleur. Comme le dit Campbell :
« Non-collusive agreement over color qualities and colour changes is copious
and subtle » (1990:569).

Quelle est la nature et I’étendue de ce consensus? D’abord, tout simplement,
que la grande majorité des locuteurs appliquent les mémes termes aux mémes
« couleurs », méme si ces dernicres n’ont pas de support matériel
discriminatoire. On pourrait donc dire que le consensus se révele dans le
comportement langagier. On remarquera que ce consensus n’a pas besoin d’étre
défini comme le fait que la plupart des locuteurs appliquent, par exemple,
I’adjectif rouge a la couleur également, ou réellement, rouge. Autrement dit, la
constatation empirique du consensus sémantique ne présuppose ni qu’il existe
une couleur rouge dans le monde réel, ni que nous « voyons » subjectivement

159



la mé&me couleur lorsque nous regardons la « couleur » que la plupart des
locuteurs sont d’accord pour désigner par rouge. Mais ce que nous pouvons
dire, c’est qu’il y a, de toute évidence, une correspondance consensuelle entre
tel lexéme de couleur et tel « objet » parmi un nombre d’autres « objets » qui
auraient pu étre désignés par le lexéme en question. Autrement dit, il est
important de retenir que le consensus régnant et empiriquement établi au niveau
sémantique ne préjuge pas des questions épineuses du statut ontologique de
notre perception des couleurs.

Mais il faut également préciser que le consensus sémantique n’est pas parfait.
D’une part, il y a certaines variations individuelles, aussi bien aux frontieres
entre différents termes de couleur qu’entre différents individus (Bernasek, par
exemple, a montré qu’il y a quelques variations entre les sexes, 1993). D’autre
part, ’application d’un terme de couleur peut varier en fonction de certaines
conditions extérieures comme la luminosité, la nature de la surface de réflexion,
les couleurs environnantes, etc. A cela s’ajoute le fait que 7% des gens sont plus
ou moins atteints de daltonisme. Si on voulait utiliser un langage neutre par
rapport aux implications €pistémologiques et ontologiques, on dirait que le
consensus n’existe que pour 93% des locuteurs dans une communuté donnée
dans les mémes situations de visualisation®. Ceci dit, on se gardera de voir dans
I’existence du daltonisme un argument en faveur du relativisme. En effet,
I’emploi méme du terme de daltonisme présuppose qu’il y a par ailleurs un
consensus intersubjectif au sujet de la perception et de I’organisation
sémantique des couleurs. On pourrait méme dire que 1’existence identifiable du
daltonisme est un argument pour 1’existence d’une certaine intersubjectivité
sémantique au sujet des couleurs’.

“ On remarquera que la « situation de visualisation » n’a pas besoin d’€tre définie en termes
« objectifs » ou mesurables, par exemple au sujet de la luminosité. Pour tester le consensus
sémantique, 11 suffit de « placer deux locuteurs au méme endroit en méme temps ».

° Carr, dans son livre sur I’épistémologie de la linguistique fait une remarque similaire a
propos du statut et de la valeur d’évidence des jugements sur I’acceptabilité des phrases bien
formées : « It is at times pointed out that there are cases of ’asterix fade’, where intuitive
responses supply us with a gradient scale of well-formed to ill-formed expressions. The
objection is that the evidence here contains grey areas and that the ill-formed vs. well-formed
distinction upon which Autonomous Linguistics rests is thus undermined. A moment’s
reflection shows that, far from undermining the distinction, asterisk fade presupposes it: one
cannot coherently speak of a cline from well-formed to ill-formed without a clear conception
of what these are » (1990:57)

160



La correspondance entre la perception et les lexemes

Si nous regardons ensuite du c6té de I’ophtamologie et de la chromatographie,
nous pouvons relever tout de suite quelques données intéressantes. D’abord, les
avances en matiere de graphique informatique ont démontré que nous pouvons
discriminer 64 différents tons de gris et plus de 7 000 000 de couleurs
différentes (Hallberg, 1992:81-2 ; Kay et McDaniel, 1978:613). Si ce dernier
chiffre parait démesuré, on peut préciser que nous savons « seulement »
mémoriser et identifier positivement quelques milliers de couleurs différentes
(ibidem.). En tout cas, nous devons admettre que notre capacité a discriminer
entre différentes couleurs ou teintes dépasse de loin les possibilités que nous
nous sommes donné de les désigner par la langue. Il me semble par conséquent
hardi d’affirmer, comme le fait Picoche, qu’ « il n’est pas de couleur ni de
teinte qui ne puisse recevoir sa définition » par 1’application des sémes clair,
soutenu et sombre (1979:217).

Le fait que nous pouvons réellement percevoir tant de couleurs ou de teintes
discreétes — et que ce fait peut étre fermement établi indépendemment du sens
des termes linguistiques — me parait d’une grande signification pour la
question qui nous occupe ici. Premiérement, cela semble indiquer que
I’organisation sémantique des lexémes de couleurest en partie indépendante de
notre perception du monde. Cela veut donc également dire, a fortiori, que
I’organisation sémantique est en partie indépendante des structures du monde
réel, étant donné que la connaissance que nous en avons passe par la perception.
Cela prouverait donc, si besoin en était, que les théories classiques du sens
comme reflet exact et immédiat du monde ne sont pas tenables. Kleiber me
semble donc avoir tout a fait raison de nous avertir que « I’erreur a ne pas
commettre, [...], c’est de lier la discontinuité catégorielle 2 une discontinuité
similaire du réel » (1990:145).

En revanche, cette indépendance partielle de la sémantique par rapport a la
perception ne constitue pas nécessairement un argument pour la thése contraire
de [D’arbitraire radical de la langue. Car méme si nous pouvons faire la
différence entre 7 millions de couleurs, cela ne prouve pas que ne nous sommes
pas également prédéterminés au niveau neuro-physiologique pour regrouper ces
perceptions primaires en certaines catégories superordonnées — par exemple en
catégories perceptuelles saillantes ou prototypiques décrites par Rosch — qui
correspondent a nos lexémes de couleur. Mais on admettra (du moins en tant
que linguiste) que cet état des choses pose des problémes supplémentaires pour
les théories cognitivistes qui veulent réduire les termes de couleur a n’étre rien

161



d’autre que des étiquettes conventionnelles pour des catégories d’ordre non-
linguistique. En effet, le probléeme fondamental — et réel, comme le montre
I’article de Thompson et al. déja cité — est d’apporter des preuves empiriques
de ’existence d’un tel niveau conceptuel et perceptuel intermédiaire entre les
termes de la langue et les 7 millions de couleurs discernables. Indurkhya fait
référence a ces dificultés en écrivant : « The structure of the human brain is
much too complex, and our knowledge of it is much too fragmentary, to try to
look for a direct connection between universals, if their existence can be
demonstrated convincingly, and the physiological organization of the brain »
(1992:110).

Du fait — et c’en est un pour une fois — qu’on peut démontrer avec toute la
certitude souhaitable qu’il y a une large portion de consensus d’une part au
niveau linguistique, d’autre part au niveau du nombre de couleurs et des teintes
discernables, on en concluera que la charge d’évidence reviendra a celui qui
postule I’existence d’un niveau de concepts intermédiaires qui serait prioritaire
par rapport a I’organisation sémantique des perceptions® .

D’un autre c6té, cependant, le linguiste ne pourra pas pour autant prétendre a
I’autonomie absolue des termes de couleurs par rapport a la perception. En
effet, le fait que nous pouvons discerner 7 millions de teintes prouve que nos
capacités de perception imposent des limites — du moins des limites
« théoriques » — au nombre des catégories de couleur réalisables dans Ia
langue. Théoriquement, et peut-étre pratiquement, nous pouvons inventer 64
mots pour désigner autant de tons de gris, et au moins environ 2000 mots pour
désigner les couleurs qui sont a la fois discernables et mémorisables. Au dela de
ces chiffres, cependant, cela n’a plus de sens, pour ainsi dire, de désigner encore
d’autres nuances avec encore d’autres mots’.

Autrement dit, méme si nous rejetons I’idée que la sémantique est
entierement réductible & la psychologie cognitive, nous ne pouvons pas pour
autant prétendre que la sémantique est un univers entiérement autonome. On
pourrait donc conclure pour l’instant avec Rastier que « le probleme
scientifique réside dans [’articulation entre la contrainte et les données
universelles d’une part, la diversité des cultures d’autre part » (1991:183), ou,
autrement dit, entre les contraintes d’ordre neuro-physiologiques et

° 11 faut évidemment préciser que ce qui est en cause n’est pas I’existence des catégories de

couleur dans le cerveau. Il est évident que les catégories sémantiques de perception doivent
étre stockées elles aussi sous une forme ou une autre dans le cerveau.

7 C’est 1a la raison pour laquelle les écrans d’ordinateur en noir et blanc ne montrent que 64
tons de gris, méme s’il est techniquement possible d’en produire beaucoup plus.

162



I’organisation du sens.

Si nous admettons comme donnée qu’il y a réellement une large part de
consensus sur I’emploi des lexémes de couleur, ¢’est-a-dire sur 1’application des
unités linguistiques, la question cruciale devient celle de savoir comment nous
tombons d’accord sur les termes de couleurs effectivement utilisés. Pourquoi,
en effet, ces lexémes — et ces « couleurs » — et non pas des centaines d’autres
également perceptibles? Pourquoi justement ce découpage-1a du « spectre » des
7 millions de couleurs et non pas un autre? Par quels moyens mystérieux
arrivons-nous tout de méme a constituer le champ sémantique des couleurs avec
une large part de consensus? Sur quelles bases et selon quels criteres
établissons-nous les catégories sémantiques des couleurs? Est-ce, comme le
voudrait le cognitiviste sémantique, parce que le cerveau nous fournit des
catégories prét-a-porter, c’est-a-dire que nous sommes préprogrammés pour
nommer les couleurs basiques sous la forme des catégories perceptuelles
saillantes, prototypiques ou basiques? Ou est-ce parce que la catégorisation
sémantique — de la langue naturelle s’entend — se fait a partir de quelque
principe de catégorisation d’ordre linguistique? Ou est-ce, finalement, parce que
les catégories sont apprises et construites dans 1’interaction entre les étres
humains dans leur pratique quotidienne, c’est-a-dire que le sens d’un terme de
couleur est la mémorisation d’un accord intersubjectif sur son extension, sur un
prélevement parmi les teintes perceptibles? C’est la, me semble-t-il,
concretement exemplifié tout le probléme de la constitution du sens.

L’existence des catégories de couleur intermédiaires ou
saillantes

D’abord, les deux principales données relevées jusqu’ici semblent déja avoir
quelques implications pour certaines théories de la catégorisation. C’est, nous
I’avons vu, un argument contre la premiere version réaliste de la théorie du
prototype formulée par E. Rosch (voir Kleiber, idem, p. 8§7-91) ; théorie qu’elle
a justement délaissée en faveur d’une théorie qui remplace « le principe de la
structuration objective du monde » avec « le principe de la perceived world
structure » (Kleiber, idem., p. 91). Cependant, les données invoquées ci-dessus
semblent indiquer que les structures du monde percu ne peuvent pas non plus
expliquer d’une maniere univoque la constitution des catégories sémantiques de
couleur. Du moins, on pourra difficilement soutenir que foute catégorie

163



perceptuelle est reprise et nommée au niveau sémantique. Ainsi lorsque Kess
note que « nous sommes aujourd’hui enclins a croire qu’il existe une
universalité perceptuelle, ou le langage refleéte simplement cette universalité »
(1992:242), il faut y apporter la précision importante que le langage ne reflete
que certaines catégories perceptuelles. Cela, évidemment, ouvre la porte a la
question de savoir pourquoi certaines catégories perceptuelles, et non pas
d’autres, sont nommées dans la langue.

Kleiber, se fondant sur Lakoff, remarque : « C’est dire que les faisceaux de
propriétés ne sont ni des ensembles existant de fagcon objective dans la réalité ni
des ensembles constitués au hasard. Leur formation dépend de I’interaction des
sujets avec leur environnement » (idem., p. 92-3). Ces propriétés, que Lakoff
appelle propriétés interactionnelles, ne sont pas « un attribut intrinseque d’un
objet, mais résulte de la facon dont les étres humains, par leur corps et leur
appareil cognitif, sont confrontés aux objets : la facon dont ils les pergoivent,
les imaginent, la maniere dont ils organisent I’information qui porte sur ces
objets, et surtout la facon dont leur corps entre en contact avec eux » (ibidem.).

Mais on voit déja ou est le probléme, car la particularité du consensus sur les
termes de couleur est d’une part d’€tre opératoire sans le support de quelque
objet matériel spécifique et invariable, et, d’autre part, de se constituer sans
qu’il y ait de correspondance univoque entre la perception des couleurs et les
unités linguistiques de couleur. Dire que celles-ci sont établies d’une manicre
interactionnelle, c’est-a-dire dans un va-et-vient entre notre perception et les
objets du monde, n’est pas loin de prendre la cause pour I’effet. On notera
surtout que la théorie de Lakoff ne dit rien de I’interaction entre les locuteurs
par rapport au monde extra-linguistique comme un facteur pouvant expliquer la
constitution des catégories.

Pour maintenir la thése que 1’organisation sémantico-linguistique des
couleurs est déterminée par les structures cognitives et/ou perceptuelles, il faut
donc introduire I’idée que la perception des couleurs — que celle-ci soit « dans
la té€te » ou « dans les objets » — est organisée en deux niveaux. Le premier est
celui des 7 millions de teintes discernables. Le deuxieme est celui des
catégories de couleur « saillantes », « focalisantes », « basiques » ou
« prototypiques ». La premiere tAche pour celui qui défend la thése du
déterminisme biologique/cognitive sera donc de montrer 1’existence réelle des
perceptions prototypiques, et cela sans faire intervenir le lexémes de couleur
(pour éviter un raisonnement tautologique).

D’abord, on prendra note de !’appréciation quasi-unanime parmi les
scientifiques qu’il n’est pas possible dans I’état actuel des recherches d’établir

164



une correspondance exacte entre les couleurs pergues et certaines propriétés
physiques dans le monde réel, qu’il s’agisse des couleurs basiques ou des
couleurs « primaires » (voir p ex Campbell, 1992 et Hardin, 1992). C’est ainsi
qu’aussi bien la théorie fondée sur les longueurs d’onde de lumiére que celle
basée sur le caractere de la surface de réflexion se voient confrontées a de
sérieuses difficultés. Dennett résume 1’état des connaissances de la maniere
suivante : « What is beyond dispute is that there is no simple, nondisjunctive
property of surfaces such that all and only the surfaces with that property are
red » (1991:376). Et il ajoute : « This is an initially puzzling, even depressing
fact, since it seems to suggest that our perceptual grip on the world is much
worse than we had thought — that we are living in something of a dream world,
or are victims of mass delusion. Our'color vision does not give us access to
simple properties of objects, even though it seems to do so » (ibidem.).

Nous voila tout de suite au cceur du probleme. Mais avant de nous y perdre,
on peut relever une petite inconséquence dans le raisonnement de Dennett ici.
En effet, il semble
is no simple property... ». Tout ce que nous pouvons dire, c’est que dans [’état

o]
©

ventureux d’affirmer comme une vérité absclue que « there

actuel des recherches, nous ne savons pas si une telle propriété existe ou non.
Sur ce point, Dennett semble confondre la question épistémologique et la
question ontologique. C’est ainsi que la théorie de Land — qui est I’une des
tentatives les plus élaborées d’essayer de fonder la perception des couleurs dans
le monde extérieur et mesurable — se voit accorder des vertus explicatives
contraires par Hardin et Campbell respectivement dans 1’anthologie récente
Mind and cognition (1992). Les réactions des spécialistes dans le « peer
review » faisant suite a I’article de Thompson et al. montre aussi que les
objectivistes ont toujours quelques bonnes cartes dans leur jeu.

Malgré cela, il reste vrai que nous n’avons a [’heure actuelle aucune
possibilité de faire correspondre d’une maniere univoque les couleurs pergues a
quelque réalité extérieure d’ordre physique ou chimique. Cela, évidemment,
laisse la porte ouverte a toutes les spéculations sur la nature profonde de nos
perceptions et sur leur traduction en termes linguistiques. En effet, si notre
perception des couleurs avait pu étre fondée d’une maniere mesurable et
univoque sur quelque propriété objective, nous aurions pu, sans courir le risque
de la tautologie et du cercle vicieux, mesurer tout a fait exactement aussi bien le
degré de consensus linguistique que le degré de consensus perceptionnel. Nous
aurions pu dire, par exemple, que le consensus sémantique concernant 1’adjectif
rouge est opératoire et parfaitement intersubjectif entre les bandes de lumiere X
et Y, mais qu’il est sujet a des variations individuelles entre les bandes U et X

165



d’un coOté et entre celles de Y et Z de ’autre. Inversement, bien slir, nous
aurions pu tester de maniere tout a fait objective la validité de 1’hypothese
radicale du relativisme et de I’arbitraire sémantique.

Est-ce dire que nous ne pouvons pas, comme nous 1’avons déja fait, parler
d’un consensus au sujet du champ d’application des adjectifs de couleur? Sans
doute pas. Mais c’est dire que le consensus sémantique — tout comme le
consensus perceptuel — peut uniquement étre défini d’une maniere ostentative
en termes discriminatoires, c’est-a-dire, par exemple, que 1’adjectif rouge
correspond a tel carreau numéroté avec tel melange de produits chimiques,
distinct d’autres carreaux avec d’autres mélanges. Si nous ne voulons par courir
le risque de préjuger de ce qui reste a prouver, nous ne pouvons donc pas dire
que I’adjectif rouge correspond a la couleur rouge.

Comment sortir de ce dilemme? D’abord, nous I’avons vu, il faut se garder
d’exagérer la portée des remarques faites par Dennett. Tant qu’il y a des feuilles
d’arbres et des couronnes de fleurs qui changent de couleur en dehors de toute
intervention humaine, nous verrons sans aucun doute des scientifiques élaborer
des théories qui tentent de fonder notre expérience chromatique dans la réalité
extérieure. Comme le souligne Campbell déja cité : « Intersubjective
coincidence in judgment calls for an objective reality underpinning it »
(1990:569)®.

Deuxiemement, il est important d’insister encore sur le fait que le consensus
sémantique peut €tre empiriquement vérifié sans faire intervenir la question du
statut ontologique des propriétés que nous appelons couleurs. Certains
objecteraient peut-étre que les tests pour établir le degré de consensus
sémantique sont déja biaisés dans la mesure ot le sens et le champ d’application
des lexémes de couleur ont déja été appris de fagcon conventionnelle. Par
conséquent, un consensus sémantique ne prouverait pas que nous voyons la
méme chose, ¢’est-a-dire si, dans les termes de Locke, « the ways things appear
to me are the same as the ways things appear to people » (1690). Cependant, de
telles expériences sur le consensus sémantique ne visent pas a prouver « que
nous voyons la méme chose ». Tout ce qu’elles veulent montrer, ¢’est qu’il peut
y avoir consensus au sujet de 1’application de certaines unités linguistiques a
des « objets » extra-linguistiques, les implications étant que si cela est possible,
nous devons admettre qu’il est, en principe, possible pour deux étres humains
(ou de deux cerveaux, pour parler le langage des cognitivistes) de se mettre
parfaitement d’accord sur quelque chose. La valeur d’une telle conclusion,

® Méme si, bien siir, ce qui se passe dans nos tétes respectives est également une « réalité »,
seulement bien plus difficile a soumettre a I’observation, scientifique ou autre.

166



empiriquement démontrée, n’est pas négligeable.

Mais faut-il vraiment passer par la? Ne suffit-il pas de se rendre aux
évidences de 1’expérience vécue? N’est-ce pas une preuve suffisante du
consensus régnant qu’il y a si peu d’automobilistes qui brillent les feux rouges,
que les pilotes, la nuit, ne se trompent pas souvent — voire jamais — de piste
d’atterrissage, qu’il n’y a pas plus de collisions en mer par confusion des feux
de navigation, qu’il n’y a pas plus d’amoureux qui s’offrent des roses blanches
au lieu de roses rouges, etc.? En ce qui me concerne, je me contenterai
volontiers de ce genre d’évidences. A la rigueur, en tant que locuteur de langue
naturelle, je n’ai cure de savoir si la couleur est « réellement » une onde de
lumiére, des propriétés réflexionnelles des surfaces, un assemblage complexe de
bits ou un réseau de connections neurologiques. Ce qui est certain, en tout cas,
c’est qu’il n’est pas nécessaire d’avoir des connaissances scientifiques poussées
pour comprendre le sens véhiculé par la langue naturelle.

Cependant, on retiendra d’ores et déja une implication importante de ce qui
vient d’étre dit pour toute tentative d’expliquer le sens linguistique des termes
de couleur en faisant uniquement appel a des catégories perceptuelles toutes
faites. En effet, le fait que la science — avec tous les moyens d’expérimentation
dont elle dispose — ne puisse pas décrire et délimiter avec quelque exactitude
ce que nous avons appelé les catégories perceptuelles intermédiaires indique un
probléme similaire pour 1’établissement d’une cognition intersubjective d’ordre
sémantique entre deux locuteurs. Supposons pour I’argument que deux
locuteurs, par exemple la mere et I’enfant, « voient » exactement de la méme
maniere la couleur prototypique rouge et qu’ils doivent s’accorder sur un terme,
c’est-a-dire sur une forme, qui doive désigner cette perception partagée.
Comment peuvent-ils savoir que le terme en question désigne la méme réalité
s’il n’y a aucun moyen — méme scientifique — de déterminer avec certitude ce
que c’est que cette « réalité » percue? La mere et ’enfant disposeraient-ils des
moyens de vérification magiques pas encore découvertes par la science

167



moderne?”’

Les théories intra-linguistiques de la catégorisation séman-
tique des couleurs

Examinons maintenant plus en détail oli en sont les différentes théories de
catégorisation sémantique dans leur traitement des adjectifs de couleur.

Premierement, nous venons de le voir, Kleiber a constaté que le modele des
criteres nécessaires et suffisants a connu son échec « le plus spectaculaire »
avec les adjectifs de couleur. En effet, il est déja difficile de voir comment on
pourrait parler de critéres d’identification ou de catégorisation sémantiques
pour un adjectif comme rouge.

Que dire alors des possibilités de 1’analyse sémique, différentielle et/ou
compontentielle de rendre compte des mots (ou des sémeémes) de couleur.
Qu’une telle analyse rencontre également de grandes difficultés est évident si
I’on consideére, avec Kleiber, que I’analyse sémique « souscrit a la définition du
sens comme une conjonction de traits [...] en dehors de toute contamination
référentielle. La pertinence des sémes ne provient pas d’une vérification
premiere effectuée sur ies référents, mais de leur caractere distinctif » (p. 24).
Le probléme est bien siir que rouge ne se laisse ni décomposer en éléments au
niveau linguistique, ni s’analyser en termes de ses traits distinctifs. D’une part,
le sens de rouge ne se détermine pas par opposition a d’autres couleurs. D’autre
part, la seule caractérisation « sémique » ou « critérielle » qu’on peut en donner,
c’est que rouge est une couleur, différent de blanc, vert, etc. Cela, évidemment,
n’est pas une description satisfaisante de son sens.

Cette conclusion est corroborée par les praticiens méme de I’analyse
sémique. Stati, qui a proposé une impressionnante tentative d’analyse sémique
des adjectifs dans les langues romanes, constate a propos des adjectifs de

* D’un autre point de vue, Boudon résume bien le probléme : « Comme I’a remarqué G.
Ryle, il n’existe pas de propositions de type « le jaune est une couleur qui... ». Bref,iln’y a
pas de définition possible du mot « jaune ». Certes, on peut définir le jaune comme « ’une
des couleurs du spectre solaire » (dictionnaire Robert). Mais cela ne nous permet pas de nous
représenter ce qu’est le jaune. Sans doute la couleur jaune peut-elle étre définie a partir de ses
propriétés physiques, puisqu’elle correspond a une longueur d’onde déterminée [sic/]. Mais
elle ne peut I’€tre a partir de ses caractéres phénoménologiques. Or, avant que les physiciens
ne nous expliquent la nature des couleurs, on était tout aussi capable qu’aujourd’hui de
percevoir un objet jaune comme jaune, ou de distinguer entre une pomme jaune et une
pomme rouge. Pourtant, on était incapable d’associer des définitions a cette distinction
perceptive (1991:323) ».

168



couleur : « Les sémemes correspondant aux lexémes de (a) [les primaires
arbitraires, blanc, noir, gris, etc.] ne sont pas définissables par des concepts et
résistent aussi a 1’analyse componentielle » (1979:129). Picoche arrive a un
résultat similaire : « Dans la mesure ou 1’appel au référent est indispensable, on
peut dire que la diversité des couleurs est rebelle a I’analyse, sorte de donnée
immédiate de la sensation » (1979:216:17). On notera la parenté entre les
termes utilisés par les deux auteurs ici pour désigner le statut des adjectifs de
base : « primaires arbitraires » (Stati) et « données immédiates de la sensation »
(Picoche).

En conclusion, il semble bien que la sémantique sémique, quelle que soit la
variante, différentielle et/ou componentielle, avec des sémes inhérents et/ou
afférants, ne peut ni décrire ni a fortiori expliquer le sémantisme des lexémes
de couleur. Si cette conclusion est justifiée, cela a une implication théorique
importante. En effet, cet échec de la sémantique différentielle face aux lexémes
de couleur doit avoir — ou devrait avoir — des conséquences pour le degré de
validité de la théorie, plus précisément que la sémantique différentielle ne peut
pas prétendre avoir I’exclusivité de la description et de I’explication du sens
linguistique. Si on maintient le postulat que le langage — ou, du moins, le
sens — peut et doit étre décrit et expliqué par une seule et unique théorie, on
pourrait méme argumenter que la sémantique différentielle et sémique, de par
cet échec, est définitivement infirmée.

Pour ma part, je n’irai pas aussiloin. D’une part, le postulat de base, a savoir
qu’'une seule et unique théorie peut épuiser la question du sens, me semble
douteux en soi. D’autre part, I’échec de la théorie différentielle pourrait aussi
bien autoriser la conclusion qu’il faudra chercher une théorie plus globale qui
serait compatible aussi bien avec les prédictions de la sémantique différentielle
qu’avec celles des autres théories™.

Quoi qu’il en soit, il est assez évident que nous devons chercher a expliquer
le sens des lexémes de couleur autrement qu’en faisant appel a I’analyse
sémique ou aux criteres de catégorisation nécessaires et/ou suffisants. Etant
donné que la théorie du prototype fut a 1’origine formulée pour expliquer la
catégorisation des couleurs (Rosch 1971, 1972, 1973), il est naturel d’examiner
d’un peu plus pres ses prémisses et conclusions.

On remarquera d’abord avec Kleiber qu’il n’est pas tout a fait clair ce qu’il
faut comprendre par la théorie sémantique du prototype. Kleiber lui-méme a

* Comme le remarque Mahmoudian avec raison au sujet de I’enterrement prématuré du
phonéme : « Any inadequacy is necessarily a sign of limitation to the theory under
consideration, but this does not mean that it is totally devoid of interest » (1993:149)

169



distingué deux versions de la théorie, la théorie standard et la théorie étendue
qu’il désigne aussi comme la version monosémique et la version polysémique
respectivement, en fonction de leur pouvoir descriptif et explicatif. Cependant,
il semblerait que la version étendue se rabat sur la théorie standard justement en
ce qui concerne les lexémes de couleur. Que cela soit ainsi s’explique par le fait
que la version étendue fait du prototype un effet résultant des ressemblances de
famille entre différents éléments. On voit ol est le probleme, encore une fois,
avec les lexemes de couleur. Au niveau sémantique, le caractére primitif et non
décomposable des termes de couleur empéche toute analyse en termes de
ressemblances. Et méme si nous faisons intervenir le référent, on se demandera
tout autant quelle serait la nature des ressemblances de famille entre différentes
teintes de rouge dans un spectre continu avec 7 millions de teintes de couleurs
perceptibles.

La théorie étendue fondée sur les ressemblances de famille, tout comme le
modele CNS, sémique ou non, se heurte donc tout de suite a I’obscure réalité de
notre perception. On pourrait peut-&tre dire qu’il n’y a pas de d’espace
linguistique libre entre le sens du lexeme de couleur et le monde réel percu ;
espace ol pourrait s’insérer des propriétés qui formeraient la base d’une
classification en termes de ressemblances de famille. Autrement dit, une
explication en termes des ressemblances de famille devra sitner les
ressemblances ou les dénominateurs communs directement dans la réalité
percgue, c’est-a-dire dans la perception (avec les difficultés de vérification déja
mentionnées).

A cela s’ajoute le probleme général de savoir en vertu de quoi nous
reconnaissons ou identifions une « ressemblance de famille », c’est-a-dire la
question de déterminer la nature de la propriété qui serait commune a deux
unités, sinon a toutes. Si on maintient que ce dénominateur commun est d’ordre
sémique ou noémique, on peut sans doute — comme le voudrait une certaine
sémantique du code — éviter de définir le sens linguistique en fonction de la
référence actuelle et directe au monde réel pergue. A ce faire, cependant, on
risque de retomber sur le modele CNS ou la version standard de la théorie du
prototype, étant donné que le dénominateur qui est commun a deux unités serait
lui-méme une catégorie.

En tous cas, il semble clair que la version étendue de la théorie des prototypes
ne peut pas rendre compte des adjectifs de couleur. Nous examinerons donc en
premier lieu, comme une alternative aux modeles CNS et a 1’analyse sémique
différentielle, I’explication offerte par la théorie standard. Il est symptomatique
qu’on puisse alors, au sujet des couleurs, prendre en exemple, non seulement la

170



version originale de Rosch (1971 et 1972), mais également la version étendue
telle que 1’a formulée Fillmore. En effet, comme le souligne Kleiber,
I’explication des catégories de couleur donnée par Fillmore « donne lieu a des
effets prototypiques qui respectent la condition exigée pour étre prototype dans
la théorie standard » (p. 168). Voici le résumé que fait Kleiber de la position de
Fillmore concernant les adjectifs de couleur :

Le type rouge : « la catégorie fait partie d’un ensemble de catégories dans
lequel chaque catégorie est définie comme une zone (range) autour d’une
aire “cible”, les meilleurs exemplaires étant ceux qui sont sur la cible
(Fillmore, 1982:33). Le rouge « focal » est une teinte de rouge
prototypique, les teintes qui s’éloignent de la zone focale sont de moins
bons exemplaires de rouge (p. 166).

A premiére vue, cette explication par la focalisation correspond mieux aux
données empiriques : le consensus sémantique est surtout opératoire au centre
de I’extension maximale de rouge et il y a des variations individuelles dans la
periphérie. Exprimé d’une autre facon : cette explication est plausible dans la
mesure ol elle n’entre en contradiction ni avec la gradabilité de rouge (plus ou
moins rouge, plus/moins rouge que, trés rouge, rouge foncé, etc), ni avec les
variations individuelles, ni avec 1’existence du daltonisme. Son pouvoir
descriptif est donc satisfaisant dans un premier temps.

En méme temps, cependant, on doit se demander dans quelle mesure cette
description nous apporte vraiment de nouvelles connaissances. En sémantique
traditionnelle, par exemple, il n’y a rien de plus banal que de constater que le
sens d’un mot peut avoir un noyau stable, tout en étant par ailleurs sujet a des
variations et a des hésitations. La distinction triviale entre d’une part le
consensus et les conventions collectifs et, d’autre part, les variations et
idiosyncrasies pourrait ainsi facilement étre adaptée pour décrire 1’organisation
« prototypique » du sens. En d’autres mots, au niveau de la description
sémantique des lexémes de couleur, la théorie du prototype est loin d’étre
indispensable.

Qu’en est-il donc de son pouvoir explicatif? La théorie standard peut-elle
nous expliquer en vertu de quoi la catégorie de rouge se constitue, c’est-a-dire
comment, a I'intérieur d’une communauté linguistique donnée, est fixée d’une
maniere intersubjective « la cible », par exemple le rouge prototypique? Ou
encore, dans les termes de Lakoff cité par Kleiber, la théorie du prototype peut-
elle nous aider a expliquer « quels sont les criteres qui décident du degré

171



d’appartenance d’un individu x & une catégorie y? » (1990:53).

Malgré cette reformulation « prototypique » de la question catégorielle, le
probléme fondamental reste le méme : le caractere basique et non-componentiel
des termes de couleur. Si on ne peut ni parler de « traits », ni de « propriétés
nécessaires et/ou suffisantes », ni encore de sémes inhérents et/ou afférants a
leur sujet, on ne peut pas non plus, & un niveau purement sémantique, avoir
recours a des « criteres d’appartenance ». Le probléme auquel semblent se
heurter toutes les théories de catégorisation intra-linguistiques est tout
simplement le fait que les termes de couleurs sont tout aussi irréductibles que
les Gaulois de la tribu d’ Astérix et d’Obélix dans leur petit village en Bretagne.
En effet, si on pense a I’organisation verticale des termes de couleurs, il semble
impossible de spécifier un niveau d’ordre linguistique « en-dessous » des
termes des couleurs basiques. Si on considere leur structuration horizontale, on
cherche en vain quelque critere d’ordre sémantique ou linguistique qui nous
permettraient de tirer la ligne de démarcation entre deux lexemes de couleur
différents.

C’est justement en raison de ce caractere basique, primitif, noémique,
irréductible, etc. que méme la version standard de la théorie du prototype
semble avoir de grandes difficultés a expliquer la catégorisation sémantique des
couleurs. Pour illustrer la nature de ces difficultés, on peut prendre comme
point de départ la caractérisation que fait Kleiber des quelques aspects
importants de la version standard :

L’idée fondamentale est que les catégories ne sont pas constituées de
membres « équidistants » par rapport a la catégorie qui les subsume, mais
qu’elles comportent des membres qui sont de meilleures exemplaires que
d’autres. [...] le prototype est I’exemplaire qui est reconnue comme €étant le
meilleur par les sujets. Cette origine psychologique pose directement le
probleme de la variation individuelle. [...] Fait souvent oublié dans la
version étendue, le statut du prototype n’est accordé dans la version
standard que sur la base d’une fréquence élevée, seule garante de la
stabilité inter-individuelle nécessaire a sa pertinence. [...] La diversité des
épreuves, verbales comme figuratives, est ainsi grande, mais elle présente
un dénominateur commun, celui de faire ressortir un accord
interindividuel. Le prototype est ainsi congu comme étant le meilleur
exemplaire communément associé a une catégorie. (p.48-9).

Déja a ce niveau de la définition du prototype, on voit apparaitre un probleme, a

172



savoir le fait que « les exemples particuliers ne sont pas retenus comme
prototypes » (p. 50). Un prototype, d’'une maniere ou d’une autre, est un
exemple. Dans le domaine des couleurs, cependant, nous percevons peut-étre
des dizaines de milliers de différentes teintes qui tombent plus ou moins sous la
coupe de I’adjectif « rouge ». Du point de vue perceptuel, toutes ces teintes sont
pour ainsi dire des cas particuliers. Parmi la totalité des teintes perceptibles,
nous délimitons un groupe de teintes qui seront, pris ensemble, le rouge
prototypique et donc le « meilleur exemplaire ». Comme le résume Kleiber :
« une instance n’est un prototype ou meilleur exemplaire que s’il y a accord
parmi les sujets pour juger cette instance comme étant meilleure que les autres
instances de la catégorie » (p. 49). La question qui s’impose tout de suite est
évidemment en vertu de quoi les locuteurs se mettent d’accord pour reconnaitre
tel assemblage de teintes comme étant le meilleur exemplaire. Autrement dit, la
théorie du prototype ne peut toujours pas expliquer en vertu de quoi ces teintes-
la — plutdt que celles-la — viennent a former un prototype sémantique.
Comme le dit encore Kleiber encore : « On ne peut en effet se tenir a la notion
de « meilleur exemplaire » commun aux sujets d’une méme communauté, car,
s’il y a accord pour considérer telle ou telle sous-catégorie comme étant le
meilleur représentant de telle ou telle catégorie, il doit bien y avoir une raison
qui explique ce choix » (p. 61).

A cette objection, la théorie standard répond par un seul critere principal,
celui de la typicité. Comment, cependant, le rouge prototypique peut-il étre
typique par rapport a d’autres teintes avoisinantes? Selon quels critéres s’ établit
cette typicité? Ces questions semblent inviter a une régression infinie. A mon
avis, Kleiber a tout a fait raison de conclure que 1’introduction du critére de la
typicité ne fait que déplacer le probleme.

Kleiber lui-méme discute la possibilité de considérer la « familiarité » ou la
« fréquence » comme des criteres d’appartenance a une catégorie prototypique,
mais constate que D’explication en termes de familiarité est normalement
écartée : « Les raisons sont évidentes. Si la familiarité était directement a
I’origine de la notion de meilleur exemplaire, alors un poussin, par exemple,
devrait étre un meilleur exemplaire d’oiseau que 1’aigle. Or, 1’aigle occupe sur
le gradient de prototypie une meilleure place que le poussin » (p. 61-63).
Kleiber n’en conclut pas qu’il faut compleétement écarter la possibilité qu’il y a
de « meilleurs exemplaires » qui sont constitués a partir de la fréquence avec
laquelle les locuteurs rencontrent certains exemplaires. Mais il veut limiter
l’usage de ce critere a l’explication des prototypes des catégories

superordonnées.

173



Face a des unités primitives et non décomposables comme les termes de
couleur, les criteres de fréquence et de familairité ne nous aident donc pas a
sortir du marécage catégoriel dans lequel nous paraissons patauger. D’apres ce
qui vient d’étre dit et en invoquant encore a I’appui les analyses faites par
Kleiber, la conclusion inévitable semble étre qu’aucune des théories actuelles
de la catégorisation sémantique ne peut expliquer d’une maniére satisfaisante le
sémantisme des termes de couleur.

Dans un sens, cet échec des théories intra-linguistiques de la catégorisation
sémantique face aux unités signifiantes primitives et basiques ne devrait pas
étre une surprise. Cet échec illustre en fait un probléme épistémologique
fondamental de la description méta-linguistique du sens dans des termes qui
sont eux-mémes d’ordre sémantique. Ce probleme est celui de la tautologie et
de la régression infinie. Kleiber donne un exemple a la fois révélateur et
amusant de ce genre de difficulté lorsqu’il applique a son tour la théorie
prototypique au concept de prototype lui-méme (1990:119-121). Dans le méme
ordre de pensée, on peut se demander quelle serait le meilleur exemplaire de la
catégorie sens.

Un autre exemple du probleme de la régresssion infinie est discuté par R.
Martin concernant la circularité inévitable des dictionnaires de langue
(1992:96). Selon Martin, « seul le choix de vocables, donnés a priori,
permettrait de sortir du cercle. [...] d’ou 'idée de choisir, dans chaque
composante connexe, un terme primitif — ou noéme — que 1’on se refusera a
définir et qui ouvrira I’arborescence » (idem, p. 97). Comme le signale Martin,
cependant, « le probléme reste entier de savoir quels noémes sont
éventuellement des "universaux de contenu’. On peut certes estimer que, par
leur abstraction, les noémes ont plus de chance que le signifié¢ de n’importe quel
mot de se retrouver dans d’autres langues — et peut-étre méme dans toutes.
Mais rien ne garantit leur universalité. Aussi divers que les systémes dans
lesquels ils entrent, les noémes ont sans plus une propension a I’universalité »
(idem, p. 100). Autrement dit, la postulation de noémes linguistiques ne peut
pas non plus suffire comme base d’une description et d’une explication
satisfaisantes du sens.

174



Négociations intersubjectives sur la référence des lexémes de
couleur

Quelles sont alors nos alternatives pour devenir les Houdinis de I’explication
semantique au sujets des termes de couleur? En ce qui me concerne, je ne vois
qu’une possibilité pour rendre compte du sens des termes de couleur (ce qui ne
prouve nullement qu’il n’y en a pas d’autres), a savoir celle de faire appel,
d’une fagon ou d’une autre, a la référence extensionnelle au monde extra-
linguistique. Cette démarche, évidemment, est la porte, grand-ouverte, a tous les
réductionnismes, tout en portant atteinte au postulat d’autonomie du niveau
linguistique par rapport au monde réel.

Cependant, j’essaierai de montrer, premiérement, que ce n’est pas parce que
le sens se constitue ou se construit a partir des références actuelles au monde
réel ou extra-linguistique qu’il est ’équivalent de celles-ci et, deuxiémement,
que le recours aux références actuelles dans la constitutiondu sens n’a pas pour
corollaire une sémantigue véri-conditionnelle fondée sur la notion des mondes
possibles. Entre la théorie qui réduit le sens a la référence directe et actuelle —
entre autres aux concepts cognitifs innés ou prédéterminées par rapport a la
langue — et celle qui identifie le sens aux conditions véri-conditionnelles dans
les mondes possibles, il me semble y avoir une voie moyenne qui pourrait servir
dans le cas des termes de couleur.

Comme point de départ, on peut prendre quelques études sur 1’acquisition des
termes de couleur par les enfants (Bartlett, 1978, Carey, 1978, Bernasek, 1993,
Rosch, 1971). De ces études, il en ressort d’abord que 1’acquisition des termes
de couleur passe par un processus d’apprentissage. L enfant n’arrive pas a
utiliser « correctement » les termes de couleur du premier coup. Comme avec
beaucoup d’autres termes, on peut parler au sujet des termes de couleur d’un
processus d’ajustement pendant lequel I’enfant teste I’extension de ces termes
en les appliquant aux « objets » dans la réalité. Ces « négociations »
extensionnelles sur les termes de couleur ne sont bien siir qu’un cas particulier
d’un processus trés commun dans I’acquisition de la langue. Hormann, par
exemple, écrit : « Although too narrow a use of a word by a small child is
seldom obvious, overgeneralizations are very often reported. What is obvious as
an overgeneralization is the excess of a process which is a major aspect of the
construction of concepts in language » (1986:119 ; c’est moi qui souligne).

Selon Clark, les mots qui sont victimes d’une sur-extension ou d’une sous-
extension (moins fréquent) peut représenter un tiers du lexique (1993:33). Ce

175



phénomene semble indiquer que pour ’enfant le sens d’un mot est en partie
indépendant de sa perception du monde réel (y compris de sa perception
« subjective » ou « intérieure » des couleurs). La flexibilité de ’enfant dans le
processus d’acquisition du lexique montre que le principe selon lequel « a
chaque chose un mot » n’est qu’une hypotheése heuristique. C’est ainsi que
I’enfant délaisse vite et toujours un mot dont 1’existence et le sens n’est pas
confirmé et reconnu par les adultes (voir Clark, 1993:37)".

Méme si nous acceptons I’hypotheése de 1’existence des catégories
perceptuelles prédétérminées sous la forme des couleurs focales
particulierement saillantes (ce que j’ai appelé les catégories perceptuelles
« intermédaires »), le fait que les termes de couleur doivent étre appris avant de
devenir stables indique que la seule existence préalable de certaines catégories
perceptuelles ne suffit pas pour expliquer 1’apparition du sens. De toute
évidence, I’enfant, dans son apprentissage du sens, n’a pas d’incontournables a
prioris cognitifs d’ordre catégoriel. On pourrait dire que les contraintes
cognitives d’ordre neuro-physiologique sont tout au plus contre-factuelles,
c’est-a-dire elles peuvent toujours étre annulées s’il y a force majeure. A ce
propos, je me permet de citer un peu plus extensivement un passage significatif
de I’article de Bartlett sur ’acquisition des termes de couleur par les enfants.
Dans ce passage, Bartlett discute la these selon laquelle des catégories
perceptuelles intermédiaires, sous la forme de couleurs focalisée et
particuliérement saillantes, sont décisives pour la constitution des termes
linguistiques de couleur :

The most obvious argument in favour of a decisive role is that these hues
(which are hypothesized to be perceptually salient) serve to organize a
system of colour categories which become the referential categories of the
colour lexicon. If this were the case, and especially given the hypothezised
salience of these colours, then we would expect children to choose them
quite frequently when asked to pick referents for colour terms whose actual
referents they do not know. Dougherty found, however, that this was not
the case: children with few correct references chose colours at random and
only began to choose focal or landmark hues for a given term after that
term had already acquired some set of correct referents. That is, landmark
or focal colours were chosen frequently as correct referents for colour

" Notons cependant que cela va a I’encontre de 1’avis, plutdt péremptoire, de Vygotsky :
« Experiments and day-to-day observation clearly show that it is impossible for very young
children to separate the field of meaning from the visual field because there is such intimate
fusion between meaning and what is seen » (1978:97 ; c’est I’auteur qui souligne).

176



terms, but when the child had no correct referent the child was as likely to
choose a nonfocal as a focal or landmark colour. This suggests that the
salience of hues (and a resulting tendency to pick them as word referents)
affects colour naming and colour recogntion only after some organization
of the given hues into a particular lexical concept has occurred. In a sense,
we might argue that the landmark colours help a child order his set of
referential categories once they have been formed, but that the
hypothesized salience of these colours is not sufficient to compel the child
to seek labels for them first or to compel the child to map these colours
onto the labels that he already has if these labels have not already been
mapped onto colour in the same general spectral area. (1978:107 ; c’est
moi qui souligne).

L’autonomie non-réductible du sens des couleurs

De ce qui vient d’étre dit, il me semble possible de conclure que le sens ne peut
pas étre réduit a des catégories ou a des concepts — appelés a tort
« sémantiques » — qui préexisteraient a la langue. Pour qu’il y ait sens — et
compréhension — il faut que les cognitions et les perceptions individuelles se
transforment en cognitions intersubjectives et que cette « nouvelle » cognition
— dont fait partie la constatation méme de son existence — soit reconnue et
fixée pour la mémoire sous la forme d’une unité linguistique. Cette fixation
passe donc nécessairement par une interaction entre au moins deux locuteurs.
Le sens linguistique serait par conséquent la trace mémorisée et codifiée de
cette cognition ou de cette perception intersubjective établie. En d’autres mots,
pour qu’il y ait sens, il ne suffit pas que deux étres humains aient la mé€me
perception de la réalité, que celle-ci soit « extérieure » (dans 1’objet) ou
« intérieure » (dans la té€te). Pour que le sens apparaisse et se constitue, il faut
que la perception commune soit intersubjectivement reconnue comme étant
commune. Dans le cas des termes de couleurs, on décrira cette cognition
intersubjective comme un accord sur I’extension référentielle des termes.
Comme le dit Clark :

For a convention to become established, therefore, it has to rest on mutual

knowledge and coordination among the participants. [...] In language, the
role of convention is central. For a language to serve as a means of

177



communication in speech community, members of the community must
mutually agree on the conventional meaning (or meanings) of each
established expression. To count as conventional, such meanings must be
consistent from one occasion to the next. (idem. p. 68-9).

Et Bruner :

The development of language, then, involves two people negotiating.
Language is not encountered willy-nilly by the child; it is shaped to make
communicative interaction effective — fine-tuned » (1983:39).

Mais méme si le sens d’un terme de couleur peut étre décrit comme la cognition
intersubjective d’un accord — constaté ou construit — sur 1’extension
référentielle du terme, cela ne suffit guére pour épuiser la question du mode
d’existence du sens. En effet, sur ce point il faut faire place a une analyse des
procédures de stockage et du traitement des informations dans le cerveau.
Surtout, il faut insister sur I’importance de la mémoire pour assurer la stabilité
du sens et, par 14, pour rendre possible une communication réussie. Si I’on veut,
la tiche du cognitiviste linguistique sera de décrire sous quelle forme sont
stockées les unités de sens. Mais plutdt que de voir dans les unités de sens des
catégories perceptuelles ou cognitives préexistantes avec une €tiquette « lingui-
stique », il faudrait y voir dans le sens une entité construite et constituée dans
I’interaction entre les locuteurs. Cette entité construite, représentant une
cognition intersubjectivement établie et mémorisée a I’aide d’une désignation,
peut — ou peut ne pas — correspondre a des catégories cognitives ou
perceptuelles toutes faites'.

On remarquera que la théorie défendue ici n’implique nullement que les
catégories construites et signifiantes déterminent et structurent nécessairement

2 A ce sujet, on peut faire un paralleleavec le probleme des rapports entre la phonétique et la
phonologie. Dans les termes de Hormann, « phonemes are, on the phonetic level, not directly
observable. Their existence — and their boundaries — are brought to light by observing on
the phonological level a human speaker/listener using his language. Inspection of the
spectrographic data makes it clear that there is no simple one-to-one relation between the
physical description of whatis actually uttered by the speaker and the discrete phonemes that
are the building blocks of communication » (1986:53-4).

Cela ne veut pas dire que les phonemes n’ont pas d’existence réelle dans le cerveau. Mais
c’est dire que ce sont d’abord des unités construites dans et par 1’activité d’utlisation d’une
langue ; des unités qui sont « ensuite » stockées dans le cerveau en tant que constructions
(ajoutons que ces constructions ne sont pas entiérement stables, mais qu’elles peuvent &tre
révisées, réparées, ajustées, voire reconstruites au moment de I’énonciation — a la maniere,
d’ailleurs, d’un fichier informatique).

178



notre perception de la réalité. Dans le cas des couleurs, il semble que ce soit un
universel de perception que nous pouvons discriminer entre un treés grand
nombre de différentes couleurs. Mais le fait que chaque langue construit
d’autres catégories signifiantes sur cette base n’altére en rien la capacité
primaire de la perception. La question cruciale que pose Indurkhya concernant
la these de Kay et MacDaniel me semble a ce propos tres juste (et judicieuse) :

Thus the question still remains : Why, when fifty-seven composite
categories can be formed by applying the fuzzy set-union operation to two
or more of the six fundamental neural response categories (black, white,
red, green, yellow, and blue), do only three of them exist as universals?
Even if we rule out those composites that include borth categories of an
opponent pair — that is, we do not want to consider those composites that
include both black and white, or both red and green — there are still
twenty possible composites. Why are only three of them universal? Why is
‘red OR blue’ not a color universal?

Du point de vue défendu ici, la réponse a cette question ne peut relever que de
nos besoins de communication par rapport a I’environnement dans lequel nous
vivons. C’est-a-dire que ni la thése que le langage détermine et structure la
perception et la cognition, ni la these de la primauté des universels biologiques
de cognition sur le sens linguistique ne sont tenables. Par exemple, les artistes
peintres disposent sans aucun doute d’un éventail de lexémes de couleurs plus
développé que les locuteurs ordinaires ; contenant des lexémes qui sont
parfaitement compréhensibles dans les interactions verbales entre les artistes
peintres mémes. Cependant, cela ne nous autorise pas a tirer la conclusion que
les artistes peintres percoivent un nombre plus élevé de couleurs — ou qu’ils
percoivent celles-ci « mieux » — que les locuteurs ordinaires.

Cela dit, il est sans doute vrai que 1’existence éventuelle des universels de
cognition ou de perception rend plus probable — ou facilite — leur codification
en catégories sémantiques. Dans le cas spécifique de la sémantique des
couleurs, cependant, on peut se demander si on ne peut pas faire I’économie des
catégories basiques ou prototypiques pour arriver a une théorie plus simple et
plus élégante.

En effet, ’hypothese selon laquelle le sens des lexemes de couleur est le
résultat direct d’un prélevement interactionnel et intersubjectif dans le spectre
des 7 millions de couleurs discernibles me parait pouvoir expliquer aussi bien,
sinon mieux, ce que nous croyons savoir aussi bien sur la sémantique de ces

179



lexémes que sur la perception des couleurs. Par exemple, I’effet « proto-
typique » dans la catégorisation sémantique des couleurs s’expliquerait natu-
rellement, non pas par I’existence de catégories perceptuelles basiques, mais par
les difficultés de vérification pour les locuteurs dans leur tentative de se mettre
d’accord sur I’extension exacte des termes ; difficultés qui, comme nous 1’avons
vu, sont communes aussi bien a la science qu’aux locuteurs de la langue
naturelle. Le fait que le consensus sémantique peut étre décrit en termes de la
logique des ensembles flous, avec un noyau de sens stable et intersubjectif et
des variations dans la périphérie, serait donc la conséquence des difficultés pour
fixer — dans un processus d’interaction — les frontieres extensionnelles du
lexeme ; frontieres qui, par la nature méme de 1’« objet » de perception, ne
peuvent pas étre fixées d’une maniere abolue.

Le modele qui se dégage de cette fagon de concevoir le sens est donc la
suivante : La réalité pergue, c’est-a-dire, le cas échéant, les 7 millions de
couleurs discernables, pose les limites maximales pour la constitution et la
catégorisation des unités de sens, mais ne détermine pas d’une manicre
univoque la catégorisation sémantique des lexémes de couleurs. Le contenu
sémantique, le « signifié », ce a quoi 'unité de sens référe, est un prélevement
extensionnelle dans la réalité percue. L’étendue de ce prélevement se détermine
dans I’interaction entre les locuteurs pour les besoins de la communication dans
la praxis vécue. La réalité percue n’est donc pas signifiante en soi ; celle-ci ne
devient signifiant, c’est-a-dire ne devient sens, qu’au moment ou les locuteurs
« s’accordent » a reconnaitre, a I’aide d’un signe ou d’un rapport entre signes,
qu’ils partagentla « méme » perception du monde. Le contenu sémantique d’un
lexeme de couleur serait donc bel et bien quelque chose qui existe dans la
réalité extra-linguistique, mais sans que ce contenu puisse étre réduit a &tre
I’équivalent de la catégorisation perceptuelle de la réalité ou des structures
catégorielles de la réalité en tant que telle”. L’extension d’une unité de sens
peut sans doute coincider avec une catégorie perceptuelle ou cognitive donnée

" On notera tout de suite que le contenu sémantique n’est pas obligatoirement situé dans le
monde « réel ». Le référent auquel renvoie I’unité de sens peut aussi bien €tre imaginaire
qu’un prélevement extensionnelle dans la réalité « réelle ». Dans les deux cas, cependant, le
statut ontologique du sens est celui d’une construction.

Une autre conséquence importante de ce modele du sens est qu’on pourra également faire
I’économie de la notion du « concept » comme une entité intermédiaire entre le sens et la
réalité, que celle-ci soit réelle ou pergue. Dans le modele proposé ici, le contenu sémantique
est directement attaché a la forme linguistique et mémorisé en tant qu’unité. On pourrait dire
que le concept et le sens ne font qu’un.

180



d’avance, mais sans qu’il y ait nécessité".

Pour définir le sens, nous ne pouvons donc pas, a la maniere de certaines
théories linguistiques autonomistes, faire abstraction de la référence et des
référents. En admettant la réalité de la perception des couleurs, que cette réalité
se situe dans les objets ou dans la téte, nous ne pouvons pas non plus rendre
compte du sens par une sémantique véri-conditionnelle.

D’un autre c6té, le sens linguistique ne peut ni étre réduit a étre des étiquettes
collées sur des catégories cognitives ou perceptuelles toutes faites, ni surtout
étre la méme chose que ces catégories. A I’encontre des théories cognitivistes
du sens, on pourrait dire que le phénoméne du sens n’émerge ni simplement
parce que des structures mentales sont nommées ou identifiées par un seul
individu, ni parce que I’individu forme des concepts ou des catégories'”.

A ce point, la question qui s’impose est évidemment pourquoi telle unité de
sens se constitue plutot que telle autre, pourquoi nous avons rendu signifiante
telle partle du spectre plutdt que telle autre. Pour répondre a cette question, il

™ 1t thd + + + £, 14
me semb q peut uire app aux LuﬁOHSS IﬂtefaCLl NN1Stes 10rmuiees ?d}SSI

e
Q
o
=i
3
@

bien par Lakotf que par Thompson et al. dans I’article déja mentionné.
I’écrivent Thompson et al. :

We do indeed wish to introduce ”a new ontological specification of
’environment’ transcending the subjective/objective distinction.” We
would say that the perceptual environment is distinctively ecological in the
sense that it emerges from the interactions among physical constraints,
sensorimotor activity, and evolutionary history. (1992:66)

Comme le montrent les commentaires de la part des spécialistes, cette théorie
interactionnelle de la perception est loin de faire I’unanimité (méme si elle est
généralement bien accueillie). Surtout, la thése que la perception et
I’environnement se déterminent mutuellement semble difficilement admissible.
Cependant, si on transpose la théorie de Thompson et al. dans le domaine de la
constitution du sens, elle me semble pouvoir acquérir une toute autre
plausibilité, méme si la encore il faut émettre des réserves sur le déterminisme
exercé par la langue sur notre perception du monde. En tous cas, I’idée que tel
sens, plutot que tel autre, se détermine principalement par notre interaction

“ Ce modele est donc compatible avec le fameux exemple invoqué par Frege concernant
« I’étoile du soir » et « I’étoile du matin » pour montrer que le sens ne peut pas étre réduit a
la réalité « telle qu’elle est réellement ».

* En admettant, pour I’argument, qu’on puisse parler de 1’individu comme une entité isolée
du reste de la communauté linguistique dont il fait partie.

181



intersubjective avec I’environnement dans lequel vivent les étres humains me
semble tout a fait correcte — et méme évidente'.

Aucun linguiste ne nierait sans doute que le travail en commun entre les
locuteurs pour délimiter I’extension des mots est un facteur tres important dans
I’acquisition du langage. La ou les opinions divergent, c’est en quelque sorte
sur la nature du résultat de cette interaction, c’est-a-dire sur le sens qui en est la
conséquence.

Les sémantiques du code ont tendance a voir dans le sens un monde
totalement autonome des causes, régit et structuré par ses propres lois, qui est
imposé de I’extérieur par sa force de systeéme. Les sémantiques cognitivistes
voient au contraire dans le sens — du moins dans le sens linguistique — un
genre d’étiquette collée sur un résultat préexistant. Les sémantiques veri-
conditionnelles, pour éviter de tenir compte des références actuelles dans la
constitution du sens, fait du sens les conditions qui déterminent la vérité d’une
phrase dans un monde possible par rapport & un univers de croyance. Les
théories d’inspiration pragmatique et actionnelle font de leur c6té du sens une
entité variable et toujours a négocier dans la situation de communication.

En ce qui concerne la sémantique des couleurs, cependant, seule, me semble-
t-il, une théorie qui tienne pleinement compte de la référence actuelle au monde
extra-linguistique — que celui-ci soit dans la téte ou dans les objets
extérieurs — est apte a fournir une explication plausible du sens des termes de
couleur. Le sens de ces termes est donc une construction ou une abstraction a
partir d’une histoire intersubjective et accumulée des références actuelles.

En méme temps, il faut insister sur le fait que le sens comme le résultat d’une
interaction référentielle a bien une identité propre. Le sens éventuellement fixé
au bout d’un processus de « fine-tuning » devra étre codifié dans un mot ou
dans un rapport entre signes pour devenir sens linguistique. Cela ne veut
nullement dire que le sens mémorisé est une entité immuable, invariable et
parfaitement intersubjective. D’une part, il est loin d’&tre siir que tout accord
sémantique de ce genre soit treés exact. D’autre part, il faut insister sur le fait

* A ce propos, il est remarquable de constater que la bibliographie immense de Thompson e?
al. ne contienne que quatre références aux travaux des linguistes sur le sémantisme des
couleurs. Certes, s’il est vrai, comme j’ai essayé de le montrer ici, que |’organisation
signifiante des couleurs est relativement autonome par rapport a la perception « non-
signifiante » des couleurs, ce péché par omission n’en est pas un. D’un autre coté, on peut
trouver curieux que Thompson et al. ne discutent pas les implications éventuelles du fait que
nous arrivons de toute évidence a constituer un consensus sémantique sur 1’application des
lexémes de couleur — malgré le fait que la science ne peut toujours pas décrire le statut
ontologique et épistémologique des couleurs.

182



que le sens est mémorisé. 1l est donc soumis aux intermittences de la mémoire.
C’est pourquoi, dans la pratique de lalangue déja apprise et internalisée, le sens
doit étre caractérisé comme une entité virtuelle qui — souvent ou la plupart du
temps — devra étre réactualisée, réconfirmée ou révisée dans la situation de
I’énonciation et dans I’interaction verbale entre les locuteurs. De telles
réactualisations, réconfirmations et révisions seront a leur tour mémorisées et
entralneront des modifications dans le sens associé a telle unité linguistique.

En résumé, je dirai donc que le sens d’un adjectif comme rouge est la
mémorisation codifiée d’une extension résultant d’une interaction inter-
subjective entre les locuteurs. On pourrait dire que le sens est la trace, incarnée
sous forme de signe, d’une cognition référentielle intersubjectivement reconnue
ou I’objet de connaissance peut étre ou bien « réel » ou bien « construit ».

Quelle est la portée d’une telle conception interactionnelle du sens des termes
de couleur? Dans une certaine mesure, on doit reconnaitre qu’elle représente
une rupture avec le postulat structuraliste de la langue comme un systeme
autonome. On pourrait dire que le sens des termes de couleur, en tant qu’unités
de sens primitifs ou noémiques, ne peut pas étre décrit, expliqué ou compris au
seul niveau linguistique. Est-ce un mal absolu cependant? Comme nous I’avons
vu, ce n’est pas parce que les théories intra-linguistiques traditionnelles
échouent a rendre compte du sens de ces termes que le sens lui-méme est non-
linguistique. D’autre part, il faut souligner que 1’extension référentielle
mémorisée n’épuise pas le sens de ces termes. Par exemple, pour qu’un adjectif
de couleur soit pleinement compris, il faut également ’identifier dans son statut
d’adjectif ce qui, a son tour, ne pourra pas se faire en dehors de la langue. A
cela s’ajoute le fait que le sens des adjectifs de couleur est parfois recyclé dans
d’autres emplois : on connait les vertes prairies et les rouges fureurs. Les
procédés par lesquels de tels sens sont construits et intersubjectivement établis
reposent sans doute sur des opérations qui se laissent décrire, du moins en
partie, dans une théorie intra-linguistique classique. Autrement dit, I’exemple
de la sémantique des termes de couleur semble montrer que le sens n’est pas un
phénomeéne homogene, tout en ayant une identité et un mode d’existence
ontologiques qui lui sont propres.

Il faut donc se garder de d’attribuer a la présente discussion une portée
qu’elle ne prétend pas avoir. En effet, si j’ai voulu discuter le probleme des
termes de couleur, c’est pour montrer que méme la ou les théories intra-
linguistiques ont le plus de difficultés d’explication et que, inversement, les
théories réductionnistes semblent avoir les meilleures cartes dans leur jeu, le
sens doit en derniere analyse étre considéré comme un phénomene pleinement

183



linguistique. A cela s’ajoute que le linguiste peut demander & ceux qui
voudraient réduire le sens généralement a n’€tre que les étiquettes
conventionnelles pour certaines catégories ou procédés cognitifs qu’ils

expliquent par leurs théories le sens des mots comme langue, théorie, vérité ou,

pourquoi pas, sens.

184



Le roi est mort! Vive le roi! Quelques remar-
ques sur la quéte du sens littéraire inter-
subjectif a propos de la vitalité d’une légende

Selon une légende toujours vivante, le roi Arthur reprendra un jour son épée et
reviendra pour libérer les pays celtes de leur occupants. La plupart d'entre nous,
hommes et femmes du XX siécle, croyons savoir que le roi Arthur est mort, si
jamais il a vécu, et que la légende n'exprime que l'espoir nostalgique de
retrouver une identité a jamais perdue — celle du peuple celte.

Pourtant, la 1égende est 1a et elle semble plus vivante et agissante que jamais.
Comme le montre le bulletin bibliographique annuelle de la Société
Internationale Arthurienne, la source magique dont jaillit les articles et les livres
ayant l'histoire d'Arthur pour sujet n’est nullement préte a tarir. Bon an mal an,
ce bulletin répertorie et commente environ 300 cents articles de philologie,
d'histoire, d'archéologie ou de littérature. Et cela malgré le fait que cette société
d’érudits du monde entier ne s’occupe que des textes ayant été¢ publiés avant
1500 et qu’il s’agit de recherches éminemment universitaires.

En principe, cet intérét universitaire n’est pas la preuve indubitable que la
légende est toujours vivante. L’érudition, s’abritant trop souvent derriére le
mythe que toute vérité est intéressante, n’est pas a 1’abri de la sclérose. De toute
évidence cependant, I’intérét porté par la recherche a la matiere de la Bretagne
correspond a un engouement populaire. Comment expliquer sinon le fait
remarquable que, depuis 1970, on a publié en France, en Angleterre et aux
Etats-Unis une quinzaine de romans qui racontent I'histoire de Taliesin, de
Merlin, d'Arthur, de Morgane, de Viviane et des chevaliers de la Table Ronde.
Ce qui incite a la réflexion, ce n'est pas seulement le nombre de romans
effectivement publiés, mais également et surtout 1'importance du public qui en
est le corollaire. En effet, la plupart de ces romans ont été republiés dans des
éditions de poche et certains ont dépassé des centaines de milliers
d’exemplaires de vendus. Dans le domaine de la littérature donc, le roi Arthur
est loin d’étre mort.

Mais la chose la plus remarquable avec ces constantes résurrections du roi

185



légendaire est peut-étre le fait que la grande majorité des auteurs contemporains
restent fideles a 1’original. Dans plusieurs préfaces, on trouve méme explicitée
I’ambition du romancier de fabuler le moins possible. L’affirmation suivante de
Xavier de Langlais est loin d’étre atypique : « En écrivant ce Roman du roi
Arthur, je n’ai pas prétendu innover : les aventures qui en constitutent la trame
sont, pour la plupart, empruntées au fonds commun des romans courtois du XIIe
siecle » (1982:I). De méme, Jean Markale dit avoir pour but de « redire avec le
langage d’aujourd’hui ce qui constitute le plus merveilleux et le plus essentiel
de la tradition européenne dans ses sources vives » (1993:22). On constate
également que plusieurs romans contiennent des biographies des sources ou des
commentaires factuels sur les sources utilisées. Le Merlin de Michel Rio donne
un tableau chronologique et historique des événements réels supposés étre a la
base de la légende. L’Enchanteur de Barjavel finit par une bibliographie
indiquant les premiéres sources dans Iesquelles il a puisé la matieére pour écrire
son histoire de Merlin. Bradley, dans la préface a son The Mists of Avalon,
explique les recherches — tout a fait scientifiques — qu’elle avait entreprises
pour se documenter sur 1’époque d’ Arthur. Tout en précisant qu’elle a interprété
ses sources « pour le besoin de la fiction », Bradley insiste en m&me temps sur
son ambition de donner une représentation historiquement plausible de sa
matiere. A la fin de The Crystal Cave, le premier des cinq livres qui composent
le cycle arthurien par Mary Stewart, on trouve une « Author’s note », longue de
quatre pages. A l'instar de Bradley, Stewart prend soin d’avertir le lecteur de
I’inexactitude inévitable de son roman par rapport a 1’histoire (mais cette
inexactitude, souligne-t-elle, est a la mesure de sa source principale, Geoffrey
de Monmouth). En méme temps, elle montre clairement 1’étendue de ses
connaissances, en particulier en ce qui concerne la nomenclature.

On s’étonne devant cette fidélité de la part des romanciers contemporains aux
sources et a la forme originelle du mythe. Nulle part trouve-t-on les motos ou
les ordinateurs introduits parfois dans les mises en scene de certaines pieces de
Shakespeare pour les rapprocher de notre temps. Telle que la 1égende d’ Arthur
et du Graal est présentée au public d’aujourd’hui, elle reste largement la méme
que celle déja immensément populaire a I’époque de Chrétien de Troyes et des
autres adaptateurs du Moyen Age'.

En effet, parmi tant de mythes que nous a 1égués I'histoire ancienne, aucun ne
suscite peut-étre de nos jours autant d'intérét et de fascination que la 1égende

' On remarquera, pour ne pas préjuger des discussions intersubjectives qui vont suivre, que
cette dernicre appréciation n’est qu’une constatation sur les ressemblances apparentes entre
deux narrations. Elle n’implique donc pas que 1’expérience que nous en avons aujourd’hui
est la méme que celle des lecteurs du Moyen Age.

186



d'Arthur. Mette Pors, lors d’un congres sur la vitalité de la 1égende d’Arthur,
alla jusqu’a affirmer que « the only other story to rival the popularity of the
Matter of Britain in European minds is the New Testament » (1988:9).

La question qui vient naturellement a I’esprit est de savoir ce qui constitue
ayjourd’hui I’intérét et la fascination de cette premiere 1égende. En quoi
consiste son universalité et son appel? Peut-il vraiment y avoir quelque chose
de commun entre 1’univers chevaleresque et le notre?

Communication et compréhension transhistoriques

A premiere vue, 1’idéal courtois des chevaliers du Moyen Age peut
certainement sembler étranger a nos préoccupations contemporaines. Quelle
pourrait bien étre, par exemple, la pertinence des notions d’honneur et de
fatalité mystique pour le lecteur occidental de nos jours? En fait, il est aisé de
relever de nombreux phénoménes qui devraient ou bien choquer notre morale
ou bien paraftre parfaitement incroyables. Au colloque de Cérisy sur
I’enseignement de la littérature, Zumthor alla jusqu’a dire, avec les mots de
Doubrovsky, que « le Moyen Age doit étre étudié entiérement en termes de
codes et de sous-codes que nous ne pouvons faire communiquer avec aucune
expérience directe » (1981:47). On reconnait 12 une version littéraire de
I’historicisme qui, sous différentes appellations, pose — ou postule —
I’impossibilité d’avoir des connaissances vraies ou objectives sur des époques
historiques quelque peu éloignées de la notre.

Face a cette prétendue impossibilité de communication historique, nous avons
le fait difficilement niable qu’il doit y avoir quelque chose dans les anciens
mythes, légendes et histoires qui exerce une fascination sur les lecteurs
contemporains. En effet, il n'est guére concevable que les romans arthuriens
modernes aient trouvé une si large public sans répondre a quelque besoin chez
les lecteurs. Comme le dit Ashe dans The Quest for Arthur’s Britain : « Only a
theme answering to some deep sense of national character and need could have
flourished for so long, or exterted such an influence on literature, art and,
occasionally, even politics » (1968:vii).

Zumthor, dans son Essai de poétique mediévale (1972), résume bien les deux
faces du probléme. Souscrivant en principe aux théses historicistes, il
commence par affirmer que « la poésie médiévale releve d’un univers qui nous
est devenu étranger. Une coupure nous en sépare, qu’il vaut mieux considérer
comme un abime infranchissable que feindre de I’ignorer » (p. 19). En méme

187



temps, cependant, il se demande, « entre ces vieux poemes qui subsistent, et une
culture retombée dans la nuit des temps, comment saisir les liens qui furent
vécus, alors que ces mé&mes liens nous apparaissent aujourd’hui si complexes et
obscurs, entre nos propres textes et nous, dans l’univers auquel nous
appartenons? » (p. 20). Sa propre réponse est illustratif : « Reste, parmi tant de
risques, une certitude raisonnable : se replier sur ces messages mal déchiffrables
ol vibre pourtant encore, pour le lecteur attentif, ’intensité de ce qui fut un
vouloir, une émotion sans doute, et la perception d’une beauté » (idem.).
Autrementdit, si la littérature médievale nous fascine et nous parle, c’est bien et
malgré tout parce qu’elle nous apporte autre chose que ce que nous connaissons
déja. Reste la question qui est la matiere méme de I’ouvrage de Zumthor, a
savoir si cette autre chose correspond a quelque chose qui avait une existence
réelle pour les contemporains de cette littérature « retombée dans la nuit des
temps » ou si ce que nous croyons étre autre chose n’est en réalité qu’une
projection de sens sur un texte par ailleurs difficilement compréhensible en tant
que tel

Dans son livre La lecture, Jouve écrit : « Lire est donc un voyage, une entrée
insolite dans une dimension autre qui, le plus souvent, enrichit I’expérience »
(1993:80). Mais qui dit « expérience », dit nécessairement expérience de
quelque chose qui n’est pas déja connu ou expérimenté. Poulet, dans un article
déja classique, parle lui aussi de la possibilité pour le lecteur de se faire autre a
travers la lecture :

Tout ce que je pense fait partie de mon monde mental. Et ici encore je
développe des idées qui manifestement appartiennent & un autre monde
mental, et qui font I’objet de mes pensées tout juste comme si je n’existais
pas. Ceci est inconcevable, et le semble d’autant plus si je pense au fait
que, dans la mesure ol toute idée doit avoir un sujet qui pense, cette pensée
qui m’est étrangere tout en se développant en moi, doit également avoir en
moi un sujet qui m’est étranger. (1969:56)

¢ On remarquera que ce probleme n’est qu’une variante d’un probléme épistémologique
général et sans doute commun a toutes les sciences, plus précisément celui des rapports entre
les théories, les observations et les données. Ce probléme est bien résumé par Fokkema dans
un article sur I’épistémologie des études littéraires : « Ceci nous amene au dilemme selon
lequel toute vérification des théories doit se faire en fonction des faits qui sont eux-mémes
subordonnés a la théorie en question ou a une autre. Il existe une tension évidente entre 1’idée
que la perception est guidée par un cadre théorique ou mental et 1’affirmation que les faits
devraient également étre reconnus lorsqu’ils ne correspondent pas a un cadre mental
préexistant » (1989:331)

188



Cependant, cette intériorisation de ’autre a travers la lecture présuppose bien
qu’il existe un autre connaissable qui n’est pas simplement une projection de
notre propre moi. Par la, 'intériorisation des idées d’autrui présuppose
également la possibilité d’établir une intersubjectivité avec un autre qui n’est
pas ma copie.

D’un c6té, donc, nous avons les théories sur I’épistémologie du sens littéraire
compris et/ou interprété qui nient avec plus ou moins de radicalité la possibilité
d’établir une intersubjectivité sémantique a travers le temps. De 1’autre, nous
avons I’expérience vécue de la lecture qui nous donne 1’impression de plonger
dans un qutre univers que le ndtre ; un univers qui, par son étrangeté méme,
nous fascine et semble nous entrainer en dehors de nous-mémes.

La question épistémologique fondamentale des études littéraires peut donc
étre ramenée a ceci : le sens d’un texte écrit, littéraire ou non, contemporain ou
non, peut-il étre réellement commun a des lecteurs différents, que ceux-ci soient
contemporains ou non. C’est, on le voit, une variante de la question que nous
avons discutée tout au long de cet ouvrage. Essayons de voir dans quelle
mesure la théorie de I’intersubjectivité du sens peut y apporter une réponse.

Explications de I’intérét contemporain pour la Iégende

Comme point de départ, nous pouvons prendre la réponse proposée par Richard
Cavendish, lors du congrés déja mentionné sur la vitalité de la 1égende
d’ Arthur, a la question de savoir pourquoi nous sommes fascinés par le monde
d’ Arthur. Selon lui, il y a deux raisons principales a la vitalité continue de la
légende. La premiére est tout simplement que les textes sont des « histoires
excitantes » (1988:112). La deuxieme, et la plus importante d’apres Cavendish,
dépend de certaines valeurs véhiculées par les romans d’Arthur :

« the Arthurian stories impress us because they enshrine and they uphold
certain values — values which people everywhere in the world admire,
and it seemed always have admired : loyalty, courage, generosity,
courtesy, honourable conduct, straightforwardness, gentleness to the weak,
truthfulness, reluctance to take unfair advantage. The values of the
gentleman. The values of the chivalrous knight. » (idem., p.113 ; entre
parenthéses, on ne s’étonnera pas d’apprendre que Cavendish est anglais!).

On peut comparer les hypotheéses de Cavendish avec celles avancées par Hoog

189



et Kinoshita respectivement au sujet de l'intérét du Roman du Graal de
Chrétien de Troyes. Voici Hoog d’abord, dans sa préface a I’édition du roman
en prose dans la collection « Folio » : Ce qui nous touche, c’est précisément
cette diversité, 1I’élan qui les porte tous, et ce vieux cri du fond des dges qui
réclame encore, avec une différente modulation, la rédemption de ’homme et
de I’histoire » (1974:23-24). Pour Kinoshita ensuite, I’intérét du roman reléve
plutdt de la fascination pour les énigmes : « D’autre part, au niveau de la
« matiere », nous sommes hantés par les énigmes de la gaste forét, du Graal et
de la lance, et par le pouvoir de la question que Perceval néglige de poser »
(1988:109). Finalement, nous pouvons citer Todorov dans sa célebre analyse
« structuraliste » de La Quéte du Graal, ouvrage anonyme du XIII® siecle :
« L’intérét du lecteur (et on lit la Quéte du Graal avec un intérét certain) ne
vient pas, on le voit, de la question qui provoque habituellement cet intérét : que
se passera-t-il apres? On sait bien, et depuis le début, ce qui se passera, qui
atteindra le Graal, qui sera puni et pourquoi. L’intérét nait d’une toute autre
question, qui est : qu’est-ce que le Graal? » (1968:143).

A premiére vue, ces hypotheéses semblent tout a fait plausibles ou, du moins,
intéressantes. Oui, I’intérét peut sans doute — ou sans aucun doute — naitre en
raison des facteurs identifiés par Hoog, Kinoshita, Cavendish et Todorov. Mais
si on s’arréte un moment et se pose la question de leur validité véritable, on se
rend vite compte de leur fragilité. Par exemple, sur quelles bases solides
pouvons-nous donner raison a Cavendish? Si on examine plus en détail son
hypothése, formulée sans aucun doute a partir de sa propre expérience de
lecteur des romans d’ Arthur, on voit tout de suite ’effroyable complexité et la
difficulté de sa vérification. Encore, la premiére hypothése ne semble pas en
principe étre invérifiable :

Hypothese : Les romans d’ Arthur sont toujours lus et vivants parce que ce sont
de bonnes histoires excitantes.

La premiere partie de I’hypothése peut en principe étre vérifiée en faisant appel
a des statistiques de ventes. La deuxieme pourrait tout autant — en principe —
étre vérifiée en soumettant a une interview les lecteurs réels d’aujourd’hui. Est-
ce vraiment nécessaire cependant? N’est-il pas « évident » que les romans
d’ Arthur sont toujours lus et — donc — vivants? N’est-il pas tout aussi évident
qu’ils sont de bonnes histoires excitantes? En tous cas, ces problemes semblent

190



maniables et surmontables®.

On dira de méme de I’hypothese de Kinoshita selon laquelle notre intérét nait
de notre fascination pour les énigmes ou de celle de Hoog sur ce qui nous
touche dans la matiére de Bretagne. Dans les trois cas, les hypothéses portent
sur les réactions et les besoins des lecteurs d’aujourd’hui face a des textes
identifiables.* Pour tester ces hypotheses, il n’est pas nécessaire de savoir si le
sens du texte compris est véritablement le méme que celui compris par les
lecteurs du Moyen Age. Il suffirait, en effet, que nous ayons les moyens de
déterminer quel est le sens que les lecteurs d’aujourd’hui attribuent au texte.

Mais que dire alors de la deuxieme partie de I’hypotheése de Cavendish :

Hypothese : the Arthurian stories impress us because they enshrine and they
uphold certain values — values which people everywhere in the world admire,
and it seemed always have admired : loyalty, courage, generosity, courtesy,
honourable conduct, straightforwardness, gentleness to the weak, truthfulness,
reluctance to take unfair advantage. The values of the gentleman. The values of
the chivalrous knight.

On conviendra sans doute que la vérification de cette hypothése frole
I’impossible, ne serait-ce qu’a cause de la difficulté de déterminer quelles sont
les valeurs qui sont — et qui ont toujours été — admirées « partout dans le
monde ». Mais méme si ce probleme pouvait étre résolu, nous devons d’abord
nous affronter a un autre probleme central et toujours non résolu de I’étude de
la littérature, plus précisément celui de la validité de la compréhension et de
Iinterprétation du sens du texte littéraire. En effet, on notera que 1’explication
de Cavendish est fondée sur une compréhension préalable des textes
originelles. Les histoires arthuriennes, dit-il, recélent certaines valeurs comme
la loyauté, le courage, la générosité, la courtoisie, etc. Ces valeurs sont donc
vues par Cavendish comme des éléments signifiants qui font partie du texte,
pour ainsi dire objectivement, sans qu’y entre la question de son interprétation.

* Encore faut-il prendre certaines précautions dans I’appréciation de la popularité réelle d’un
écrivain appartenant a I’ histoire littéraire. Si, par exemple, on veut avoir une mesure réelle de
la popularité d’un grand écrivain, ne faudrait-il pas en déduire les livres qui sont vendus et
lus parce qu’ils sont imposés dans les programmes scolaires? Ainsi Robbe-Grillet a noté avec
une pointe d’humour qu’il était reconnaissant enver les universitaires pour lui avoir procuré
un public.

“ On laisse de coté pour I’instant le probleme des éditions. Ainsi il y a trois manuscrits
différents de Perceval qui sont tous considérés comme authentiques, sans pour autant étre
identiques.

191



Le « mythe » du sens littéraire unique et objectif

Or, il est inutile de rappeler a quel degré I’idée d’un sens littéraire objectif et/ou
unique est remis en question depuis un certain temps. En effet, rares sont ceux
qui défendent de nos jours I’idée qu’il existe une seule et bonne interprétation
du sens d’un texte littéraire. Dans ce contexte, une querelle comme celle entre
Barthes et Picard peut déja sembler anachronique. Certes, il y a toujours des
désaccords sur /e degré de polysémie du texte littéraire, notamment entre les
partisans de la lecture critique a prétentions littéraires et les défenseurs de la
lecture analytique & prétentions scientifiques’. Mais tous, ou peu s’en faut,
reconnaissent au texte littéraire une certaine polysémie.

En effet, nombreux sont ceux qui voient aujourd’hui dans cette polysémie le
premier trait caractéristique du texte littéraire. I1 est symptomatique que Jouve,
récemment, a pu affirmer, comme si c’était une évidence indéniable que « le
texte littéraire est, par définition, toujours polysémique » (1993:67). On pourrait
dire que le désaccord ne concerne plus la nature ouverte du texte littéraire, mais
simplement le nombre d’interprétations légitimes qu’on peut faire d’un méme
texte. La question est donc de savoir s’il existe, oui ou non, un noyau de sens
irréductible et inhérent au texte littéraire qui limite le nombre d’interprétations
possibles ou 1égitimes®.

Il ne me viendrait pas a 1’idée d’essayer de résumer ici les débats prolixes
autour du probléme des criteéres de validation des interprétations critiques’. Mon
propos, on le comprend, est plutdt de réfléchir sur les rapports entre la notion du
sens comme intersubjectivité par rapport au sens du texte littéraire. En effet, il

® Voila comment Fokkema résume la différence entre la lecture critique et I’analyse érudite :
« Il n’existe aucune obligation qui fasse automatiquement d’un littéraire un critique.
L’analyse et la critique peuvent étre séparées a la fois en théorie et en pratique. En général,
certaines personnes seront plus portées vers 1’analyse obéissant aux regles de scientificité,
tandis que d’autres préféreront I’interprétation, 1’évaluation et la critique. L’absence de
distinction, dans les études littéraires anglaises et américaines entre la théorie et la critique
donnant lieu au terme hybride de "théorie critique” constitue un grave obstacle » (1993:327).

® Garcia Berrio, dans son ouvrage Teoria de la literatura (1989), fait ici figure d’exception
notable en insistant sur les invariants et les universaux de I’imaginaire littéraire qui sont
communs a I’auteur et au lecteur a travers un texte qui, ainsi, est présupposé contenir du sens
« objectif ». Garcia Berrio écrit notamment : « Pero cuando se omite o se deja de mencionar
en ese proceso el vector *poético’ del significado, es decir la voluntad codificadora del autor,
se empiezan a negar automdaticamente los fundamentos textuales del juicio estético sobre la
literariadad, reduciéndola a arbitrio exclusivo de los receptores, es decis a opinion individual
y colectiva convencionalizada » (p. 184).

711 suffit d’ouvrir n’importe quelle introduction récente a la théorie littéraire ou a la critique
littéraire pour en avoir un résumé.

192



est évident que le fait que les textes littéraires — ou du moins la plupart d’entre
eux — permettent plusieurs d’interprététions différentes pose de redoutables
problémes pour une théorie comme celle proposée ici qui postule que la
stabilité intersubjective du sens est la condition sine qua non du sens et de la
compréhension. On remarquera d’ailleurs qu’il ne s’agit pas ici seulement d’une
difficulté épistémologique abstraite. Au contraire, s’il y a quelque chose qui
semble faire défaut en critique littéraire, c’est un esprit ou une volonté
consensuels. A I’en juger de I’histoire des réceptions des ceuvres littéraires, on
peut méme se demander si 1’objectif de la critique littéraire est d’arriver a un
accord intersubjectif sur le sens des textes interprétés ou critiqués®.

Mais comment peut-on alors sérieusement soutenir que 1’essence du sens est
d’ordre public et intersubjectif s’il faut faire exception pour les textes littéraires,
voire pour tout texte écrit? En effet, si la thése intersubjectiviste du sens peut
sembler plausible, ou méme plutdt évidente, dans une situation d’énonciation
ou deux locuteurs sont en présence I’un de I’autre, il semble difficile de la
maintenir pour rendre compte de la communication différée entre 1’auteuret le
lecteur par le biais d’un sens textuel qui, quasiment par définition, est
polysémique. Comment, par exemple, pourrait-on jamais espérer établir une

®Ici, avec Fokkema déja cité, il convient encore de distinguer entre ce que Fokkema appelle
« I’étude universitaire » et « la critique littéraire », « I’une écartant la subjectivité et I’autre
invitant son intervention » (op. cit., p. 327). Mais comme le constate également Fokkema, « il
y a encore des universitaires qui n’acceptent pas le principe de la séparation du sujet et de
I’objet, et il se pourrait que la situation soit plus complexe que nous I’avons laissé entendre »
(idem.).

A cela s’ajoute le fait que les rapports de force entre les deux positions épistémologiques
varient d’un pays a ’autre. Aux Etats-Unis et en partie en Angleterre, les études littéraires a
I’université, c’est-a-dire dans le bastion méme de la critique érudite, semblent étre en pleine
crise. D’un coté, ce qu’on appelle la « critical theory » a réussi a saper les fondements
épistémologiques de la critique traditionnelle du « new criticism ». De I’autre co6té, les
nouvelles formes de critique littéraire — cultural criticism, feminist criticism, gay criticism,
etc. — cherchent intensément, tout en se faisant concurrence a leur tour, une base
épistémologique pour leurs interprétations (pour une vue d’ensemble, voir Bradford, R., (éd),
1993, The State of Theory et Krieger, 1994, The Institution of Theory). Dans les pays anglo-
saxons, on pourrait donc dire que le degré de stabilité intersubjective accordé au texte
littéraire est tres limité. Dans d’autres pays, comme la Sueéde ou le Danemark, le consensus
épistémologique semble beaucoup plus stable et pourrait sans doute €tre résumé par la
formule de Iser : « Although it is clear that acts of comprehension are guided by the
structures of the text, the latter can never exercise complete control » (1978:24)

On notera encore que le manque de consensus critique n’est ni la conséquence de la
nouvelle conception du texte littéraire comme un texte ouvert et polysémique, ni seulement
un phénomene récent. A ce titre, I’excellente analyse faite par Weitz de I’histoire critique de
Hamlet est trés instructive — et malheureusement un peu méconnue (Hamlet and the
philosophy of Literary Criticism, 1965).

193



intersubjectivité digne du nom avec Chrétien de Troyes lui-méme ou avec ses
lecteurs et ses auditeurs?’

Ces difficultés pour la conception intersubjectiviste du sens sont évidemment
tout & fait réelles et méritent un examen sérieux. J essaierai cependant de
montrer que, méme face a un texte littéraire dont 1’auteur reste entiérement
inconnu, la compréhension du sens ne peut pas étre considérée comme privée
ou entierement subjective. Non pas parce qu’un lecteur dans la solitude de sa
lecture ne comprend rien, ce qui de toute évidence est faux, mais parce qu’il ne
peut pas déterminer par lui-méme le statutdu sens compris. Ou, formulé d’une
autre maniere, le lecteur ne peut pas décider par lui-méme si ce qu’il comprend
— ou si ce qu’il croit comprendre — est simplement une projection de sens sur
le texte ou si le sens du texte est véritablement le sens du texte, c’est-a-dire un
sens partagé avec quelqu’un d’autre, que ce soit avec 1’auteur ou avec d’autres
lecteurs. Ou, en encore d’autres mots, seul, un lecteur n’a aucun moyen de
savoir s’il est victime ou non d’un malentendu'.

Le caractere public de I’interprétation littéraire

Examinons d’abord activité critique 2 son nivean le plus général. En effet si la

IR0 ) L4} L} alllvil 4 1 h

conception du sens comme cognition et recognition intersubjective est valide,
cela doit impliquer que la recherche d’intersubjectivité sémantique — malgré
toutes les querelles et discordes entre critiques par ailleurs — est un trait
marquant de Dactivité critique. En d’autres termes, la quéte d’un sens
intersubjectif doit se manifester a tous les niveaux de I’activité critique.

Si donc on examine le phénomene de I’interprétation littéraire globalement,
la premiére chose a noter doit &tre son importance aussi bien en quantité qu’en
intensité. Chaque année des centaines de milliers d’étudiants sont entrainés a
comprendre et a interpréter des textes littéraires. Des dizaines de milliers de

°* On remarquera que le postulat du caractére constitutivement polyphonique/polysémique/
ouvert/ambigu du texte littéraire a pour conséquence la problématisation générale de
I’épistémologie des études littéraires. Un exemple, parmi d’autres, en sont les discussions
intenses parmi les comparatistes sur ’existence des universaux de la littérature et, par 13, sur
I’existence des criteres invariants et universels qui pourraient servir de base a des
comparaisons entre des traditions littéraires (et culturelles) différentes (voir Laurette, 1989 et
Ruprecht, 1989)

® On notera tout de suite, justement pour éviter des malentendus, que le lecteur qui
commence a puiser dans d’autres sources écrites pour vérifier sa compréhension — méme
s’il le fait toujours dans sa solitude et par lui-méme — est en réalité en train d’établir une
intersubjectivité avec d’autres locuteurs.

194



professeurs a travers le monde sont payés pour leur rendre service et pour
proposer de nouvelles interprétations des mémes textes canonisés. Des hordes
de critiques journalistiques publient chaque jour des comptes rendus ou ils
expliquent le sens et la signification de nouvelles ceuvres littéraires. Dans la
plupart des pays industrialisés, des milliers de livres sont publiés sur les
écrivains et leurs ceuvres. Pourquoi? D’ou vient ce besoin d’interprétation du
sens des textes littéraires? Pourquoi ne peut-on pas se contenter simplement de
lire les textes et laisser a chacun de les comprendre a leur maniere?"

Dans son introduction a 1’ouvrage de Hormann, Meaning and Context, Innis
cite une phrase de Schlesinger : « La nature humaine déteste un vacuum
sémantique » (1986:3). Innis commente : « At every point and at every level in
human intercourse with language we find operating a drive towards sense and
meaning, a “pull of meaningfulness”, which is not restricted to language and
articulation as such but is also delineated in perception and action as well »
(ibidem.). V. Frankl, le pere de la logothérapie, a consacré sa vie a montrer a
quel point I’étre humain est un étre qui a un profond besoin de sens. Frankl
écrit : « La recherche du sens est une force primaire dans la vie de I’étre
humain, et non pas une “rationalisation secondaire” des instincts refoulés »
(1993:110).

En effet, s’il y bien quelque chose qui caractérise I’étre humain, c’est le
besoin et le désir de comprendre. Apres avoir découvert I’existence du sens,
I’&tre humain n’a de cesse pour comprendre ce qui lui arrive, ce qui I’entoure et

" Les élitistes argumenteraient sans aucun doute qu’un apprentissage et une initiation sont
nécessaires ou souhaitables pour qu’on puisse tirer pleinement profit des délices des ceuvres
littéraires. Pour pouvoir jouir pleinement de 1’art, il faut le comprendre pleinement. Cet
argument implique qu’il y a une bonne et une mauvaise maniére de comprendre une ceuvre
d’art ; implication qui, justement, fait probleme ici. En effet, cette vue élitiste présuppose
qu’il existe des critéres sirs — ou du moins convaincantset attrayants — selon lesquels nous
pouvons mesurer la qualité de I’expérience esthétique, ce qui est tres loin d’€tre le cas (voir
Hermerén, 1988, The Nature of Aesthetic Qualities). Tout ce qu’on peut dire, c’est que
I’apprentissage et I’initiation permettent de découvrir des aspects de I’ ceuvre littéraire jusqu’a
la ignorés ou négligés. Que cela entraine nécessairement une compréhension plus juste ou
plus « objective » du sens d’un texte en soi est une theése qui ne peut pas étre fondée
épistémologiquement.

195



ce qui est dit”. Une illustration appropriée — parmi d’innombrables d’autres —
se trouve dans les premieres pages de Perceval de Chrétien de Troyes ou le
jeune Perceval rencontre de vrais chevaliers pour la premiére fois de sa vie.
Quelle est la premiére réaction du jeune homme, sinon de demander et de
demander encore « Qu’est-ce que c’est? A quoi cela sert? ». Lorsque 1’un des
chevaliers rapporte les propos du jeune gar¢on a ses compagnons, le chevalier
dit : « Il ne connait bien les manieres. Il répond toujours & coté. C’est ce qu’il
voit qui ’intéresse. Il m’en demande quel est le nom, ce qu’on en fait. »"

Ma premiere suggestion sera justement de voir dans la phénoménale et
incessante activité d’interprétation des textes littéraires une manifestation de la
quéte du sens par ’homme. Certes, cette quéte est en partie institutionnalisée et
déterminée par des motivations matérielles. Mais cela, me semble-t-il, ne suffit
pas comme explication.

La deuxiéme remarque au sujet de ’interprétation des textes littéraires est
que celle-ci se déroule bien dans 1’aréne publique. Contre ceux qui insistent
constamment sur la subjectivité et sur le caractere privé de I’expérience de la
lecture, il importe au contraire de souligner le caractere public du discours
interprétatif. Dans son livre sur I’évaluation littéraire, Ngjgaard remarque avec
raison que « nous avons constaté que le jugement de valeur comporte toujours
une dimension sociale : il entre obligatoirement dans un processus de
communication. [...] Mon jugement a ainsi le but de fixer des normes
intersubjectives » (1993:32-3). De la méme maniere, les interprétations du sens
des textes littéraires comportent bien une dimension intersubjective. Ce n’est
pas un hasard si les interprétations sont rendues publiques et si les débats autour
de celles-ci peuvent atteindre une rare intensité ou virulence. D’oll vient encore
ce besoin de soumettre un sens interprété a un public, que celui-ci soit composé
de spécialistes ou d’amateurs?

Ma deuxieme suggestion, faisant suite aux discussions ci-dessus, est d’y voir
le symptdme du sentiment que le sens privé n’a pas d’existence réelle, que le
sens compris par le lecteur dans sa solitude doit étre confirmé. D’une part,

? Aussi bien Schlesinger que Frankl semblent situer le besoin de sens chez 1’étre humain
dans sa nature, c’est-a-dire que le besoin de sens serait inné et génétiquement déterminé. B.
Sharratt leur fait écho en écrivant : « All infants really have to believe that the world makes
sense, since they are actually making sense of it as they grow — the development of their
brain’s neural network allows them no alternative » (1993:14). Cependant, comme j’ai
essayé de le montrer tout au long du présent ouvrage, le sens se constitue dans un acte de
recognition intersubjective et doit donc étre considéré comme essentiellement du domaine de
I’acquis..

»]l'y a peu de temps, j’ai entendu cette phrase révélatrice prononcée par quelqu’un dans
’autobus : « Je n’aime pas les mathématiques. Je veux comprendre tout ce que je fais ».

196



évidemment, le sens « privé » doit étre rendu public pour pouvoir étre
communiqué et connaissable. Mais, au dela, si une interprétation ou une
compréhension « privé » peut peut-€tre exister et s’exprimer par et pour
I’individu seul, celui-ci n’a aucune possibilité de vérifier par lui-méme la
validité de sa compréhension ou de son interprétation.

Malgré toutes les querelles sur la bonne — ou plutdt sur la meilleure —
interprétation des ceuvres littéraires spécifiques, il me semble donc Iégitime de
conclure que la recherche d’intersubjectivité, c’est-a-dire la recherche d’une
confirmation par autrui des interprétations proposées, est bel et bien un trait qui
caractérise essentiellement 1’ activité critique. Qu’un grand nombre de critiques
se contentent de faire confirmer leur interprétations par les seuls adhérents a
leur propres théories — plutét que de chercher une confirmation universelle et
humaniste par tous les lecteurs de la littérature — n’y changent rien.

Sens compris et sens interprété

Mais si on peut légitimement argumenter que la recherche d’intersubjectivité
est manifeste a la surface de 1’activité interprétative, on doit également pouvoir
la retrouver au plus profond de cette activité, c’est-a-dire dans 1’épistémologie
et I’ontologie méme du sens et de sa compréhension.

A ce propos, la premiére chose 2 remarquer est peut-étre une trivialité
évidente, mais néanmoins cruciale. Le texte littéraire appartient au monde
signifiant ; son seul et unique mode d’existence est sous forme de sens. Cela
veut donc dire que le seul critére de son existence est sa compréhension, ou,
pour étre encore plus précis, que la seule évidence de ’existence du sens est de
la comprehension. Cela veut également dire que la théorie qui doit rendre
compte du sens littéraire doit étre une théorie de la compréhension du sens,

197



voire une théorie de la compréhension tout court'.

Ici, déja, certains objecteraient sans aucun doute que I’interprétation du sens
précede sa compréhension, ¢’est-a-dire que le sens, et sa compréhension, est le
résultat de I’ activité interprétative du lecteur. Cependant, si on voit dans le sens
et dans la compréhension seulement les produits d un processus
d’interprétation, il faudrait logiquement soutenir que ce qui est interprété n’est
pas du sens, mais du non-sens. Cela, & mes yeux, n’est pas une thése tenable.
Par exemple, pour rendre signifiantes quelques formes noires sur un bout de
papier — ce qu’on appelle parfois a tort la (seule) matérialité du texte — nous
devons déja identifier les formes noires comme des lettres dont le role est de se
combiner pour former des unités signifiantes. Mais il ne suffit ni simplement de
savoir, de source siire, que les taches et les lignes appartiennent a une langue
nommée, ni méme de connaitre I’alphabetde la langue en question. On peut trés
bien connaitre 1’alphabet grec sans pour autant étre en mesure de rendre
signifiant un seul mot de la langue grecque.

En d’autres mots, une forme pure ne peut jamais étre signifiante en soi".
Nous devons donc admettre, me semble-t-il, que de la compréhension précede
I’interprétation, c’est-a-dire que ce qui sera interprété est déja en partie
compréhensible ou compris. La ot nous comprenons, nous n’interprétons pas.
La ou la compréhension n’est pas immédiatement donnée, nous commencons
interpréter. La ol nous ne comprenons rien, ’interprétation ne pourra jamais

“ Hirsch ne dit pas autre chose dans Validity in Interpretation, méme s’il accorde un role
également au sens produit: « A word sequence means nothing in particular until somebody
either means something by it or understands something from it. There is no magic land of
meanings outside human consciousness » (1967:4).

La critique littéraire, on le sait, a surtout été une critique de la production du sens. Du

point de vue défendue ici, cette insistance unilatérale sur la production du sens ne peut guere
étre justifiée. D’une part, dans le domaine du sens, la seule réalité connaissable, autrement
que par l’introspection, est le sens compris par quelqu’un. En effet, que deviendrait le sens
produit par les écrivains si celui-ci si n’était lu ou compris par personne? D’autre part,
comme j’ai essayé de le montrer plus haut, on ne peut pas par soi-méme seul créer du sens.
Tout ce qu’on peut faire « seul », c’est de transmettre du sens déja existant et par la, déja
intersubjectif. La création d’un nouveau ou d’un autre sens, pour se constituer en tant que
sens, demande la coopération d’un lecteur ou d’un autre interlocuteur.
*Ce point avait déja été fait par Bakhtine dans sa critique des formalistes russes : « La forme,
comprise comme forme du matérieau dans sa seule détermination scientifique,
mathématique, linguistique, en devient comme 1’ordonnance purement extérieure, sans
élément axiologique. Ce qui reste incompris, c’est que la forme est sous-entendue par une
intention émotionnelle et volitive, sa capacité inhérente d’exprimer la valorisation de I’ artiste
et du spectateur a quelque chose qui se trouve au-dela du matériau. » (1978:30).

198



produire du sens compréhensible qui ne soit pas pure invention de notre part'.

Hirsch, dans Validity of Interpretation (1976), est de ceux, plutdt rares, qui
insiste sur la distinction entre « compréhension » et « interprétation » : « The art
of interpreting and the art of understanding are separate funtions, too often
confused » (p. 131). Et il ajoute :

The definitive proof that understanding requires an active construction of
meaning and is not simply given by the text is the obvious fact that no one
can understand an utterance who does not know the language in which it is
composed. This would seem to be trivial, but trivial truths can imply far
from trivial conclusions. [...] The mastery of these necessary conventions
(required for any construction of meaning from linguistic signs) may be
called the philological presupposition of all understanding. (idem., p. 134).

Si on accepte cette distinction entre compréhension et interprétation, on pourrait
également mieux saisir la particularité de la situation communicative littéraire
par rapport a d’autres formes de communication textuelle. En effet, c’est
justement parce que le texte littéraire, entre autres par sa polysémie, résiste a la
compréhension immédiate fondée sur les seules connaissances de la langue que
le texte littéraire appelle, stimule ou exige une activité interprétative du lecteur.
On peut méme aller plus loin et soutenir que 1’une des fonctions de la
littérature, et sans doute surtout de la poésie, est de stimuler cette recherche du
sens, en précisant que la recherche d’une nouveau ou d’un autre sens

* Cet argument, que j’ai déja développé dans les articles antérieurs, a également été posé de
maniere explicite par Apel, s’appuyant en cela sur le « private language argument » de
Wittgenstein : « Un étre humain seul ne peut pas suivre une régle et décider de la validité de
ses pensées dans le seul cadre d’un langage privé ; la pensée, en principe, est publique »
(1990:53). On peut également relever que Eco, qui oppose par ailleurs le sens « interprété »
au sens « utilisé », sans pratiquement jamais faire intervenir le concept de
« compréhension », note tout de méme que « quand nous interprétons un texte, nous parlons
de quelque chose qui préexiste a notre interprétation, et les destinataires de notre acte
interprétatif devraient s’accorder, dans une certaine mesure, sur le rapport entre notre
interprétation et I’objet qui 1’a déterminée » (1992:379). Mais quel est cet objet, sinon le sens
immédiatement compris?

Deux autres remarques s’imposent ici. Premiérement, le fait que nous comprenons
immédiatement quelque chose en lisant un texte ne veut pas nécessairement dire que cette
compréhension est « objective » par rapport au texte. Deuxiemement, il me semble que bien
des discussions sur la validité des interprétations auraient pu étre évitées si on avait distingué
mieux, non pas entre la descriptiondu sens et son interprétation, mais entre la compréhension
d’un sens et I’interprétation du sens.

199



présuppose qu’il y a déja du sens"".

Prenons un exemple concret pour illustrer cette différence entre
compréhension et interprétation. Cet exemple est tiré d’un article ou Kinoshita
propose une nouvelle interprétation de certains aspects du Conte du Graal de
Chretien de Troyes, son dernier roman inachevé. Kinoshita commence par la
constatation que le texte comprend deux parties, 1’une qui raconte
I’apprentissage chevaleresque de Perceval, I’autre qui évoque les aventures de
Gauvain. Ce qui fait probleme ici, c’est que les deux parties du roman
manquent d’unité et sont difficilement réconciliables. Kinoshita écrit :

A premiére vue, les deux parties du Conte du Graal ont si peu en commun
que certains érudits se sont méme demandé s’il ne s’agissait pas de deux
ceuvres distinctes, maladroitement tissées ensemble par un un scribe ou
remanieur de petit talent. [...] On a d’autre part soutenu que la conjonction
et la disjonction ne représentent que les deux aspects d’un méme
phénomene. (1993:108).

Voila, on en convient sans doute, un probleme d’interprétation assez typique,
concret et bien circonscrit. Cependant, on doit noter que la formulation méme
de ce probléme d’interprétation présuppose déja une compréhension préalable
et partielle du roman. Dans le cas contraire, il serait impossible de comprendre

qu’il y a rupture ou dissonance entre la premiére et la deuxiéme partie.

7 Par exemple, ce n’est pas fortuitement que les formalistes russes voyaient dans la
desautomatisation du langage ordinaire 1’une des premiéres fonctions du langage poétique.

On notera que la distinction entre la compréhension et I’ interprétation, ou, si on veut, entre
le sens compris et le sens interprété, ou encore entre le sens donné et le sens créé, correspond
a une distinction faite, en théorie ou en pratique, de la plupart des théoriciens de
I’interprétation littéraire, méme des plus relativistes d’entre eux : verbal
meaning/signification (Hirsch) ; 1’artefact/I’ceuvre (Mukarovsky) ; Textformularen/werk
(Groeben) ; texte/ceuvre (Jauss, Ingaarden). Méme Barthes, dans sa polémique avec Picard,
parle des « résistances du texte » et soutient qu'une interprétation valide doit étre
« compatible » avec le texte, ce qui doit présupposer, malgré tout, que ce dernier a une
identité reconnaissable. Ces distinctions correspondent a leur tour a celle faite en linguistique
entre le sens invariable (conventionnelle, codifié, sémantique ou déterminé) et le sens
variable (situationnel, indéterminé, pragmatique). D’une maniére ou d’une autre, il semble
donc que tous, ne serait-ce que du bout des levres, se voient obligés de postuler I’existence
d’un sens partagé, stable et connaissable qui n’est pas entiérement polysémique, ouverte ou
subjectif. Cela, évidemment, est pour cause. Si fout sens était indéterminé ou interprétable a
I’infini, il faudrait soutenir que foute unité linguistique pourrait signifier n’importe quoi,
c’est-a-dire que n’importe quelle unité linguistique, du point de vue de son sens, serait
substituable a n’importe quelle autre unité. Cela, « on le sait », n’est tout simplement pas le
cas.

200



En effet, lorsqu’on examine 1’histoire des interprétations des ceuvres
littéraires, il est facile de constater qu’il y a toujours une partie du sens textuel
qui est considéré comme allant de soi ou comme étant irreductible .

Weitz, dans son analyse des interprétations de Hamlet (1965), emploie le
terme de « description » pour désigner toutes les affirmations critiques sur ce
qui est évident dans le texte. Mais quel est le statut épistémologique exact de
ces descriptions? Weitz lui-méme parle de « verifiable statements about
objectively existing items » (1965:237 ; c’est moi qui souligne). Si, cependant,
le seul mode d’existence du texte littéraire est son existence comme sens, c’est-
a-dire comme compréhension, cette « objectivité » du texte, en derniére
analyse, doit @&tre caractérisée comme un sens communément et
intersubjectivement compris. On peut dire que ce qui apparait comme des
éléments « objectifs » dans le texte est ’expression d’un consensus sémantique
régnant parmi les lecteurs de Hamlet. Plus ce consensus sémantique de
compréhension est général, c’est-a-dire plus la compréhension immédiate et
évidente est partagée, plus le sens du texte est — ou plutdt se présenie comme
— objectif.

“®Un symptome de cette maniere de présupposer implicitement I’existence d’un sens donné
et « évident » est ’'usage de I’expression « on le sait », employé par Kinoshita dans sa
description du manque d’unité de Perceval. Un autre, tout aussi fréquent dans le discours
critique, est le recours au pronom « nous » englobant aussi bien le critique lui-méme que ses
lecteurs. Easthope, discutant une interprétation faite par Trilling de Passage to India, note :
« For in afurther translation (the third superimposition), the text of the novel passesdirectly
into the experience of its readers, with only minor interference. This is shown in Trilling’s
use of the familiar trope of conventional criticism in which the author speaks (in the present
tense) and *we’ are said to respond, also in the present tense » (1993:99-100). Or, il doit étre
évident que ces emplois d’un nous interprétatif ou d’un « on le sait », pour étre justifiés du
point de vue épistémologique, présupposent I’existence d’un consensus sémantique réelle
faute de quoi ils relevent du pur « wish-thinking » ou de la non moins pure endoctrination.
Cependant, cette habitude me semble aussi révéler a quel point, au niveau de la
compréhension immédiate du sens, une certaine intersubjectivité est considérée comme allant
de soi, c’est-a-dire comme donnée ou naturelle.

D’ailleurs, en lisant les articles dans The State of Theory sur 1I’éclatement actuel des
criteres de validation des interprétations littéraires, il est tout a fait notable que méme les
critiques les plus opposés s’accordent implicitement a reconnaitre un certain sens stable au
texte littéraire. C’est ainsi que Docherty montre que méme les critiques les plus
postmodernistes et non-essentialistes acceptent néanmoins de prendre comme point de départ
un sens compris immédiatement, mais sans pour autant faire état fait que cette
compréhension est fondée sur une communauté linguistique avec leurs adversaires mémes.
Docherty constate : The ’thinginess’ of the world [...] is too quickly subsumed into a sign;
and signs, it is always assumed, are — if notimmediately than immanently — available for a
peculiar domestication which we identify as understanding (and which, as I argue above, is
better considered merely as consensual conformity) » (1993:31).

201



Weitz montre d’ailleurs qu’il peut y avoir désaccord sur ce qui a premiére
vue semble relever de la pure description d’un tel sens consensuellement
compris. A propos de la question de savoir si Hamlet est mélancolique ou non,
Weitz commente :

« There are at least three different sets of criteria for “melancholy” which
are operative in critical disputes over this question. [...] Is Hamlet
melancholic in one or another of the two Elizabethan senses or in the
modern sense? "Melancholy”, consequently, is an ambiguous term, hence,
no clear answer is forthcoming until the critic first specifies which sense or
set of criteria he is employing in his question » (1965:239-240).

En d’autres termes, si les critiques ne comprennent pas le terme de mélancolie
de la méme maniére, il n’y a pas de réponse unique a la question posée sur la
mélancolie de Hamlet. Le cas échéant, puisque — comme le montre Weitz —
les critiques ont réellement compris la mélancolie de Hamlet de trois manieres
différentes, le seul fait connaissable au sujet du sens du texte de Hamlet est le
suivant : Hamlet est mélancolique de trois maniéres différentes.

L’erreur des défenseurs du sens unique et objectif me semble donc étre de ne
pas avoir vu ou reconnu les impli cattan.du fait que la seule réalité du texte est
celle d’étre sens compris. En ce sens, on pourrait caractériser la nouvelle
conception polysémique du sens littéraire comme une conception a la fois plus
« solidaire », plus « libertaire » et plus « humaniste » que la conception
traditionnelle. Implicitement, la conception polysémique reconnait aux
différentes compréhensions et interprétations un droit d’existence légitime —
ou devrait le faire —, la ou, auparavant, les critiques se croyaient
épistémologiquement autorisés d’imposer aux autres leurs propres inter-
prétations.

Prenons encore un exemple concret, mais imaginé, pour mieux faire ressortir
le probleme de fond. Il ne viendrait sans doute a I’idée de personne de nier
sérieusement que Don Quijote a un cheval du nom de Rosinante. Supposons
cependant que nous nous trouvons devant un lecteur qui affirme en toute
sincérité que Don Quijote parcourt le monde sur le dos d’une licorne. Notre
premiere réaction sera sans aucun doute d’essayer d’expliquera ce lecteur qu’il
a « mal » compris les mots, que « caballo » signifie « en réalité » cheval. Si
notre lecteur ne rend pas les armes pour autant, c’est-a-dire s’il maintient sa
propre et premiere compréhension, notre deuxieme ligne de défense sera peut-
étre de faire appel a un dictionnaire, que ce soit un dictionnaire de la langue

202



contemporaine ou un dictionnaire de la langue du temps de Cervantes. Cet
argument représente évidemment la démarche autoritaire. En gros, 1’argument
est de dire qu’on doit comprendre les mots tels que la plupart des gens les
comprennent. Si cet argument échoue a son tour, nous essaierons peut-étre de
montrer que certaines scenes de Don Quijote deviennent incompréhensibles ou
contradictoires (ou du moins encore plus ridicules) si Don Quijote monte une
licorne plutdt qu’un cheval. Mais notre lecteur récalcitrant est tétu comme un
dne et ne veut pas accepter notre compréhension comme étant la bonne
(d’autant plus que rien, sans doute, n’empéche que Don Quijote ait pu monter
sur une licorne. Au contraire, cela aurait pu €tre encore une illustration de sa
perte du sens des réalités). Finalement, las de tant d’efforts, il ne nous reste qu’a
faire comprendre, violemment ou pacifiquement, a notre interpréte asocial qu’il
faudra bien qu’il admette — ou qu’il fasse semblant d’admettre — que
« caballo » signifie cheval (du moins s’il veut réussir a I’examen de
I’explication du texte).

Que montre cet exemple imaginé et franchement irréaliste? A mon avis, deux
choses. D’abord que méme ce qui apparait comme évident et « objectif » peut,
du moins en principe, étre immédiatement compris de différentes manieres par
différents lecteurs®. Pour prendre un exemple plus réaliste, on peut trés bien
imaginer les différences de compréhension — et encore plus d’interprétation —
qu’il pourrait y avoir entre le spécialiste d’ancien francais qui lit Le Roman du
Graal en v.o. et un jeune lycéen de quinze ans qui lit le « méme » texte dans

* Cependant, on notera d’ores et déja que le fait méme que cet exemple paraft tellement
irréaliste ou absurde montre a quel point nous présupposons « normalement » 1’existence
réelle d’un consensus sémantique.

203



une traduction en frangais contemporain®.

Deuxiemement, notre exemple semble montrer que la seule maniere de
résoudre un désaccord de compréhension est de nous mettre intersubjectivement
d’accord sur ce que doit ou sur ce que devrait signifier tel mot, telle phrase ou
tel texte (la méme chose vaut a fortiori pour les interprétations d’un sens
problématique mais déja en partie compris et commun). Si les connaissances de
la langue commune ne coincident pas, il n’y a pas d’autre moyen pour résoudre
un probléme de compréhension.

Le sens littéraire — une simple question d’accord?

Dans les discussions sur le sens littéraire, on parle aujourd’hui souvent de trois
notions de sens différents — le sens de 1’auteur, le sens du texte et le sens du
(ou des) lecteur(s). Ces distinctions sont données telles quelles pour illustrer les
différences de focalisation entre trois « théories » différentes de la littérature, la
théorie génétique, la théorie immanente et les théories de la lecture. Mais quels
sont les rapports entre ces trois catégories de sens? Si, ontologiquement, le sens
n’existe que comme compréhension, il n’y a guere de choix. Le « sens de
’anteur »

Pauteur » e
également le s

ar Pauteur, e « sens du ou Aes lecteurs » est

| 5.3-0% € SCIS Gu i 15

st le sens compns

ens compris par

» ]l est important de garder présent a I’esprit la distinction déja établie entre compréhension
et interprétation. La ol un lecteur comprend, il n’éprouve pas, pour ainsi dire, le besoin
d’aller chercher plus loin. La compréhension du jeune lycéen, fondée sur ses seules
connaissances de la langue contemporaine, s’impose immédiatement, comme une évidence,
tout comme celle de 'universitaire, fondée sur ses connaissances internalisées d’ancien
francais. Du point de vue épistémologique cependant, les deux compréhensions se valent.
Leurs existences sont toutes aussi réelles, tout aussi « objectives ». Une autre chose est
évidemment la question de savoir laquelle des deux est la meilleure, la plus profitable ou la
plus fidele au sens originel.

On notera encore que la traduction représente déja I’établissement d’une certaine
intersubjectivité entre le lycéen et 'universitaire. En effet, de par sa nature, le travail du
traducteur consiste a essayer de rendre compréhensible le texte d’origine pour un lecteur qui
ne connait rien de cette langue d’origine.

Finalement, il faut bien voir que la situation épistémologique est exactement la méme si
I’accord entre les deux lecteurs se fait surla base de la langue contemporaine ou s’il se fonde
sur les connaissances communes de la langue parlée a I’époque de Cervantes. Si un accord
fondé sur le sens originel peut paraitre plus « objectif », en partie parce qu’il est un sens
« extérieur » aux deux lecteurs, il reste vrai qu’il est toujours le résultat d’un accord
intersubjectif entre des lecteurs contemporains sur le sens a attribuer a un texte. Pour exister,
méme le sens d’une édition philologique d’un texte présuppose un accord intersubjectif entre
les philologues d’aujourd’hui.

204



du texte? Il devient ce qu’il est, a savoir du sens compris par quelqu’un qui lit
un texte. I1 n’y a pas d’autre sens textuel que celui-1a*.

Est-ce donc dire que le sens d’un texte littéraire est uniquement une question
de se mettre d’accord? N’est-ce pas donner entierement raison a Barthes contre
Picard dans leur querelle sur ’interprétation de Racine? N’est-ce pas ouvrir la
porte a toutes les interprétations et déconstructions possibles et impossibles et
rendre tout a fait 1égitime le principe défendu par certains critiques qu’ « il faut
chercher dans le texte ce que le destinataire y trouve en référence a ses propres
désirs, pulsions, volontés » (cité par Maurel, 1994:115)? N’est-ce pas surtout
donner raison a un relativiste comme Fish qui pose la communauté inter-
prétative comme seule instance de validation des interprétations? Qu’on
considere ce résumé succint fait par Goodheart de la position de Fish :

Fish’s conception of the role of the reader has also undergone change. If
the reader is still in a privileged position in relation to the text, he is no
longer an isolated entity; he now suffers the constraints of an interpretative
community. Properties, structure, and meaning inhere neither in the reader
nor the text. It is the community that provides the constraints formerly
attributed to the text. The effect of communalizing the reader is to avoid
« the rankest subjectivism ». Fish apparently believes that a communal
consciousness is not a subjective one. Having already eliminated
objectivism, he believes that he has also eliminated subjectivism not only
by communalizing the reader, but by creating a constitutive model in
which it is impossible to divide subject from object. (1984:90-91).

Si on pense au statut ontologique du seul sens du texte littéraire, il est évident
qu’il y a des points communs entre la position de Fish et celle adoptée et
défendue ici. Si, cependant, on tient également pleinement compte du statut

@ A partir de la, on peut comprendre le véritable enjeu du débat entre Picard et Barthes. Si
personne n’essayait de reconstituer ce qui, en toute probabilité, était le sens compris par
Racine a la lecture de son propre texte en voie de création, ou, du moins, le sens compris par
les contemporains de Racine a leur lecture de son texte, |’ existence méme de ce sens serait
menacée, nous laissant avec nos seules et propres projections signifiantes sur les bras. A mon
avis, c’est la le fond du probleme tant discuté sur les réformes de langue. Il ne s’agit pas
seulement de 1’accessibilité plus ou moins grande de I’héritage culturel, mais de son
existence méme. C’est uniquement parce que des générations de chercheurs et de commenta-
teurs ont retransmis le sens que comprenaient Racine et ses contemporains que nous avons
aujourd’hui quelques chances d’établir une intersubjectivité signifiante avec eux. C’est
également la la raison pour laquelle la mort d’une langue non-écrite et non documentée est
une telle tragédie. La disparition d’une telle langue est la disparition irrémédiable d’une
intersubjectivité possible. La disparition d’une langue signifie la perte définitive du sens.

205



ontologique et épistémologique du sens en tant que tel, il me semble que le
modele de Fish méconnait le fait que le sens, une fois constitué comme tel par
une communauté linguistique donnée, a bien une existence « objective » et
intersubjectivement connaissable. En réalité, la communauté littéraire
interprétative dont parle Fish ne peut exister que sur la base d’un consensus
sémantique préalable. Ainsi, il y a bien des contraintes — préexistantes a toute
interprétation — qui limitent le nombre de compréhensions possibles d’un
méme texte littéraire. Certes, il reste vrai que ces contraintes ne relévent pas de
I’ordre de la vérité, objective ou scientifique, mais de I’ordre de la fixation
intersubjective du sens. En méme temps, cependant, celles-ci, en déterminant la
compréhension immédiate de n’importe quel texte, posent des limites sur le
nombre d’interprétations qu’une prétendue communauté interprétative
littéraire pourrait faire d’un méme texte. Autrement dit, une communauté
interprétative littéraire n’est pas, comme le voudrait la théorie de Fish,
entierement libre de ses mouvements. A moins de sortir completement de la
communauté linguistique et sémantique dont elle fait nécessairement partie —
ce qui équivaudrait a désapprendre la langue déja apprise — la communauté
interprétative littéraire n’est pas seul maitre de son sens interprété.
Sperber et Wilson remarquent certainement avec raison :

Autrement dit, un stimulus linguistique déclenche un processus
automatique de décodage. De méme que nous ne pouvons pas choisir de ne
pas voir la couleur des choses, [...], de méme nous ne pouvons pas choisir
d’entendre un énoncé dans une langue que nous connaissons comme suite
de sons quelconques. Nous reconstituons automatiquement la
représentation sémantique d’un énoncé, méme si nous I’entendons
accidentellement, méme si cet énoncé ne nous est pas destiné, et méme si
nous n’avons pas conscience de I’avoir entendu. (1989:264)

Dans la méme lignée de pensée, c’est presque une litote de dire, comme le fait
Kess, que « language is not easily suppressed » (1992:261). On connait aussi
I’insistance de Saussure sur les contraintes imposées a chaque locuteur
particulier par la communauté linguistique. En effet, une fois que nous avons
appris a connaitre du sens incarné dans une langue, nous ne pouvons plus
choisir de ne pas comprendre® .

= Baylon & Mignot, dans Sémantique du langage, remarquent avec raison que « dans
I’expression refuser de comprendre, le verbe refuser n’est pas pris au sens propre : elle
équivaut a faire mine de ne pas comprendre » (1995:64).

206



Cela est donc dire que la compréhension immédiate du sens, que celui-ci soit
« littéraire » ou non, est loin d’étre une question d’un choix entiérement libre de
la part du lecteur. Dans notre exemple imaginé ci-dessus au sujet du cheval de
Don Quijote, on prendra ainsi note de la présupposition non mentionnée que les
deux parties doivent comprendre leur compréhensions respectives pour qu’ils
puissent parler du sens d’un texte. C’est uniquement en rendant publics les
différents sens compris par 1’un et par I'autre que les deux parties peuvent
savoir que le sens du texte « possede » deux sens différents. Autrement dit, la
reconnaissance méme de l’existence de deux sens attribués a « caballo »
représente un accord, non pas sur le sens de « caballo », mais sur I’existence
d’un sens qui est commun aux deux locuteurs et qui leur permet de parler du
sens de « caballo ». Sans cet accord intersubjectif préalable, cela n’aurait
définitivement aucun sens de parler d’un sens du texte littéraire®.

Dans la pratique de la lecture personnelle d’un texte [littéraire, on peut
raisonnablement supposer que le probléme de la stabilité intersubjective du sens
— appelé sens « objectif » dans la terminologie traditionnelle — est en partie
réglé par I'existence d’une intersubjectivité préexistante a la lecture, a savoir
celle qui s’incarne dans la connaissance de la langue. La plupart des lecteurs
concoivent sans aucun doute aussi leur compréhension comme étant une
compréhension du sens du texte en soi, plutdt qu’une projection de sens sur le
texte. Dans un grand nombre de cas, on doit admettre que cette conception est
justifiée ou légitime en raison d’une certaine communauté sémantique entre
celui qui a écrit le texte et celui qui le lit. Par exemple, en lisant un texte
littéraire contemporain, du moins un texte traditionnel non-avant-gardiste ou
non-expérimental, on peut méme supposer que la compréhension immédiate du
sens est en grandes partie commune a la plupart des lecteurs de la méme ceuvre.

Une conséquence apparemment paradoxale du statut ontologique de la
compréhension comme cognition intersubjective est qu’il faudra admettre qu’il
est également possible, du moins en principe, d’établir une intersubjectivité de

N

sens a travers le temps, par exemple entre les lecteurs ou les auditeurs de

# Jl est assez curieux de noter que la ou la critique semble avoir accordé au lecteur une liberté
de compréhension et d’interprétation presque totale, les auteurs, eux, ont tdt pris conscience
de la difficulté de créer un autre ou un nouveau sens a partir du consensus sémantique
régnant ; un consensus qui possede un tel poids d’évidence qu’il vient a prendre les aspects
d’une véritable camisole de force. Voici commentle résume Maurel : « I’artiste de la seconde
moitié du XIXe siecle [...] prend conscience de la langue et des résistances qu’elle oppose a
I’expression de ses idées. [...] Le langage préexiste a toute création individuelle. Il détermine
et limite, pour chaque écrivain, le champ de ses possibilités d’expression. La littérature « est
faite avec du langage, c’est-a-dire avec une matiere qui est déja signifiante au moment ou la
littérature s’en empare » (Barthes) » (1994:66)

207



Chrétien de Troyes au Moyen Age et les lecteurs contemporains. Comme le dit
Hirsch :

The obvious fact that we cannot understand a Greek text when we happen
to know only English remains true at the most subtle levels of
understanding. One cannot understand meaning without guessing or
learning the prerequisites to construing meaning, and since all
understanding is “’silent” — that is, cast only in its own terms and not in
foreign categories — it follows that all skeptical historicism is founded on
a misconception of the nature of understanding. [...] The skeptical
historicist [...] argues [...] that a native speaker of English has to
understand a Greek text in English rather than in Greek. He converts the
plausible idea that the mastery of unfamiliar meanings is arduous and
uncertain into the idea that we always have to impose our own alien
conventions and associations. But this is simply not true. (1967:134-5).

Le seul probléme de la compréhension transhistorique — etil est de taille — est
donc épistémologique, c’est-a-dire comment effectuer la vérification ou, pour
étre plus précis, comment faire confirmer sa propre compréhension par les
lecteurs d’autrefois. Entre contemporains, cette vérification peut se faire — et
se fait— dans un processus continuel de dialogue, aussi bien par 1’oral que par
I’écrit. Entre les lecteurs séparés par le temps, la vérification se fera — et se fait
— par des moyens indirects, en premier lieu par I’apprentissage de la langue
parlée et écrite a 1’époque. Il est évident que cet établissement d’une
intersubjectivité a travers le temps ne pourra jamais se faire de maniére absolue.
En principe, cependant, il n’y a pas de différence épistémologique entre la
tentative diachronique et synchronique de fixer intersubjectivement un sens
textuel.

Mais malgré ces notes optimistes, il faut en méme temps souligner que si on
peut parler d’un sens du texte, c’est uniquement dans la mesure ou il existe une
part de consensus sémantique dans la communauté linguistique dont font partie
les lecteurs. C’est ainsi qu’il est important de noter qu’il n’y a pas de lecteur
« objectivement » privilégié dans le processus de la confirmation du sens et de
la compréhension. Il est faux de prétendre que le sens voulu ou intentionné par
I’auteur soit plus vrai ou plus objectif que le sens attribué intersubjectivement
au texte par deux ou par plusieurs lecteurs, que ceux-ci soient contemporains ou
non de I’auteur. En réalité, le choix d’un autre lecteur qui pourrait confirmer le
sens compris au cours de la lecture personnelle ne peut pas se déterminer en

208



faisant appel a des criteres de la vérité ou de 1’objectivité du sens textuel en tant
que tel. Si on choisit d’essayer d’honorer le sens de I’auteur, il y a sans aucun
doute des criteres a respecter. On ne pourra pas essayer de comprendre le sens
attribué avec quelque probabilité & son texte par Chrétien de Troyes sans
connaitre le sens habituel des mots a son époque. D’un autre c6té, bien siir, rien
ne nous empéche de comprendre son texte dans une traduction en francais
moderne et sans nous occuper du tout de ce que voulait dire, en toute
probabilité, les mots traduits, il y a huit cents ans.

En résumé, méme si nous pouvons sauver la compréhension de la littérature
— sinon nécessairement |’ interprétation de celle-ci — du relativisme débridé,
le sauvetage peut sembler n’étre rien d’autre que de la respiration artificielle.
Au fond du gouffre épistémologique, il y a toujours le fait incontournable que la
seule garantie de la réalité du sens est une intersubjectivité régnante. Sans
I’existence d’un tel consensus, sans un sens qui est a la fois stable et partagé,
nous devons effectivement apprendre a vivre avec une incertitude fondamentale
dans le domaine de la communication écrite, que celle-ci soit littéraire ou non.

Répétons-le, cependant, une fois intersubjectivement constitué et mémorisé a
I’aide des signes, le sens a bien une existence réelle et connaissable a deux étre
humains a l’'intérieur d’une méme communauté linguistique. Autrement dit,
méme si Fish a raison de situer le sens constitutivement dans le domaine
intersubjectif, il — ou ses interprétes — ont tort d’y voir un genre de
relativisme. Certes, il y a de grands domaines ou le sens n’est pas inter-
subjectivement fixé et stable — surtout sans doute dans le domaine de la
littérature — mais cela ne signifie nullement que le sens en lui méme est un
phénoméne fondamentalement indéterminé ou relatif. En effet, méme si la
fixation du sens est de I’ordre de I’intersubjectif, elle n’est pas pour autant
arbitraire, aléatoire, « seulement » conventionnel ou relatif. Une fois constitué
comme tel, le sens appartient en principe au domaine du connaissable. Si cela
n’était pas le cas, tout simplement, il n’y aurait pas de sens. Le monde serait
non-signifiant. Par 1’apprentissage de la langue, par la communication
quotidienne et par un effort continu d’assurer une stabilité partagée du sens,
nous avons donc de bonnes chances de pouvoir constituer une base sémantique
solide également pour la lecture des textes littéraires. Le premier tort des
théories les plus subjectivistes et relativistes de 1’interprétation littéraire me
semble donc étre de ne pas avoir tenu compte des contraintes et des restrictions
imposées sur la compréhension littéraire par les connaissances de la langue

209



préexistantes a la lecture®.

Pour une morale de la stabilité intersubjective du sens —
littéraire ou non

Mais ce qui, fondamentalement, fait probleme, c’est que le processus de la
constitution du sens, justement, est un processus sans début ni fin. Le réve de
toutes les religions de fixer un sens unique pour 1’éternité (appelé « la vérité »)
est un réve impossible, a moins, précisément, d’enfermer 1’étre humain dans un
monde entierementstable et permanent, que ce soit en enfer ou au paradis. Mais
si ce réve est un réve impossible, comment pouvons-nous en méme temps nous
assurer d’un degré suffisant d’intersubjectivité sémantique pour qu’on ne puisse
pas impunément nier des vérités comme I’existence des camps de concentration
ou des Goulags? Si la communication différée par des moyens écrits est
toujours soumise aux aléas de la constitution continue de sens, s’il n’y a pas
d’autorité extérieure pour garantir la stabilité intersubjective du sens d’un texte,
ou trouver le salut sémantique? Comment, pour prendre un exemple polémique
mais concret, pouvons-nous empécher qu’un terme comme « raciste » ne perde
son sens actuel et vienne a signifier « la protection légitime de son identité
culturelle »? Ou, pour rester dans le domaine de la littérature, comment
pouvons-nous empécher que le sens compris a la lecture d’un poéme de
Baudelaire ne devienne un jour complétement incompréhensible, ou,
simplement, autre? A ces questions, il n’y a a mon avis qu’une seule réponse :

» En effet, de par certaines formulations des théories critiques les plus relativistes, on a
I’impression que le lecteur est un étre totalement libre de choisir d’attribuer n’importe quel
sens au texte littéraire. Une description plus réaliste de la situation dans laquelle se trouve le
lecteur serait de dire qu’il est pris entre deux feux ; d’un c6té son champ d’action est restreint
par les contraintes qui relevent du sens du texte immédiatement compris, de 1’autre, au
niveau du sens interprété, il est soumis & des contraintes d’ordre social, culturel,
psychologique, etc. Entre des ceux champs de déterminations, il y a de la place pour la liberté
du lecteur, c’est-a-dire pour sa possibilité de s’approprier et d’utiliser le texte a ses fins
choisis. « En un mot », avec les mots de Sartre, « la lecture est création dirigée » (1948:57).
Ainsi, il me semble hardi d’affirmer, comme le fait Cros, qu’ « il est bien évident que ce sont
les structures textuelles qui déterminent, en derniere instance, les réactions du public »
(1989:129). Mais il ne I’est pas moins de déclarer, comme le fait Fish, que les stratégies
interprétatives « exist prior to the act of reading and therefore determine the shape of what is
read rather than, as is usually assumed, the other way around » (1980:182). Ce qui préexiste a
la lecture ce n’est pas en premier lieu des « stratégies interprétatives », mais un sens
sémantique incarné dans une langue.

210



une réponse d’ordre éthique®.

Parmi ceux qui ont défendu I’idée que nous pouvons réellement établir une
intersubjectivité avec I’auteur d’un texte littéraire, Hirsch déja mentionné est
une référence incontournable. Son livre Validity in Interpretation (1967) est
non seulement une défense théorigue de nos possibilités de comprendre ce que
Hirsch appelle le « verbal meaning » du texte, — en gros le sens de I’auteur —;
on y trouve également une discussion détaillée des méthodes concretes que
nous pouvons utiliser pour reconstituer ce sens. Malheureusement, dans
Validity in Interpretation, Hirsch paraissait soutenir que le sens de 1’auteur, le
« verbal meaning », était un sens du texte en soi, a la fois objectif et
connaissable.

C’est cela qui explique pourquoi Hirsch, de nos jours, est souvent presenté
comme un genre de relique d’un paradigme caduc, plus précisément de celui du
« New Criticism ». Cette caractérisation, cependant, constitue une injustice
flagrante. Pour s’en convaincre, il suffit de lire la suite a son premier ouvrage,
The Aims of Interpretation, publié en 1976%. Dans ce livre, Hirsch écrit

2 e€ LaedieS i1

notamment :

Nonetheless, these essays do not, in any respect that I am aware of,
represent substantive revisions of the earlier argument. [...] There I
concede that authorial intention is not the only possible norm for
interpretation, though it is the only practical norm for a cognitive
discipline of interpretation. The choice of an interpretative norm is not
required by the ’nature of the text”, but, being a choice belongs to the
domain of ethics rather than the domain of ontology. This observation
has been made in the earlier book, but so briefly that it was generally
overlooked by readers. (1976:7 : ¢c’est moi qui souligne).

On ne peut guere étre plus clair : le choix d’une norme interprétative est un
choix éthique. Le probléme de I'interprétation du sens littéraire débouche ainsi

# Sur ce point, on peut cependant insérer encore une note optimiste (au moins si I’on se borne
a parler du domaine du sens). En effet, il est symptomatique que les néo-nazis, par exemple,
n’aient pas essayé de manipuler le sens méme des termes avec lesquels on parle de
I’extermination des Juifs. La stratégie des nazis a surtout été de nier que le génocide n’a
jamais eu lieu. D’un autre c6té, bien sfir, on ne sait que trop bien a quel degré certains sens
peuvent étre manipulés et transformés, entre autres a I’aide des médias.

® Ce livre, a la différence du premier a I’apparence « objectiviste », n’est pratiquement
jamais cité, comme si on ne veut pas admettre qu’il puisse avoir une voie moyenne possible
entre la critique compréhensive et la critique idéologique et politique.

211



sur celui des valeurs. En réalité, plutot que d’étre négligemment classé comme
un conservateur dépassé ou comme un représentant typique de 1’oppression
universitaire blanche et male, les theses de Hirsch auraient pu servir d’argument
a ceux qui affirment que l’interprétation du sens littéraire est une activité
fonciérement politique, ethnique ou sexuée. Le probleme, bien entendu, c’est
que la morale défendue par Hirsch est une morale consensuelle fondée sur le
respect profond du sens d’autrui, quelle que soit son idéologie par ailleurs. Si
Hirsch défend I’idée que nous devrions essayer d’établir une intersubjectivité
avec I’auteur, c’est exactement pour les mémes raisons qu’on devrait essayer de
faire ce qu’on peut pour comprendre les propos de n’importe qui*.

I y a sur cette question un paradoxe dans les « théories critiques »
contemporaines. D’une part, on affirme la dimension évaluative — et donc
morale — de I’activité critique, entre autres avec 1’objectif louable de défendre
certaines valeurs, dont le respect des minorités. De 1’autre, en s’adjuguant le
droit a I’interprétation libre et subjective — et en niant la possibilité d’arriver a
un sens parfaitement partagé — on fait preuve d’un manque de respect pour
I’appel d’intersubjectivité lancé par autrui, y compris pour celui lancé par les
minorités opprimées. Comme le dit simplement Todorov : « Le critique
dogmatique’, lui, ne laisse pas vraiment I’autre s’exprimer » (1984:185). A ce
propos, il y a une certaine ironie a pouvoir citer Rousseau, qui est un des
écrivains qui a été revalorisé (si besoin en était) par les critiques
déconstructivistes : « Avant de critiquer, il faut comprendre »*.

# Jc1 on pourrait également invoquer la défense conséquente de la part de Eco pour
I’existence d’un sens « littéral » du texte. Dans Les limites de [’interprétation, Eco écrit entre
autres : « Je me souviens qu’en 1985, au cours d’un débat a la Northwestern University, j’ai
qualifié Hartman de déconstructiviste "modéré” parce qu’il s’abstenait de lire le vers A poet
could not be gay comme le ferait un lecteur contemporain qui lisait ce vers dans Playboy.
Autrement dit, un lecteur sensible et responsable n’est pas obligé de spéculer sur ce qui
passait par la téte de Wordsworth quand il écrivait ce vers, mais il a le devoir de prendre en
compte I’état du systeme lexical & I’époque de Wordsworth » (1992:134 ; c’est moi qui
souligne). Ce qui est a remarquer dans ce passage, c’est que Eco emploie justement le verbe
moral de « devoir » méme lorsqu’il s’agit de déterminer ce qui doit compter comme sens
littéral. On retrouve la méme idée chez Hirsch, qui parle du « devoir philologique » du
critique pour établir le sens verbal du texte. Cependant, ni Econi Hirsch ne me semblent tenir
suffisamment compte de cet aspect moral dans I’établissement du sens littéral. En tous cas,
ils n’essaient pas de donner une justification de ce « devoir ».

» Steve Connor, dans Theory and Cultural Value (1992), constate que les tenants des théories
interprétatives critiques, tout en dénongant et en rejetant radicalement les valeurs régnantes,
évacuent le probleme méme de I’évaluation de leurs théories. Conner écrit : « There is no
paucity of evaluations and evaluative positions and commitments in such theory, but there
continues to be a failure to open up the question of value to theory on its own terms, or to
address the question of value other than implicitly or indirectly » (p. 14).

212



Qu’est-ce a dire? C’est dire que la condition sine qua non de activité
critique est ’existence d’un sens « linguistique » commun. Le cas échéant, si
les défenseurs des théories critiques opposées n’arrivent pas a se mettre
d’accord sur un sens commun, ils ne pourront ni comprendre leurs positions
respectives ni méme se parler I’'un a ’autre de leur interprétations respectives.
Dans ’absence d’un sens commun, une critique féministe ne pourrait pas
comprendre 'interprétation faite par un vieux male chauvin appartenant au
paradigme du New Criticism — et vice versa. Autrement dit, les critiques
adressées a une interprétation jugée partielle ou partiale présupposent la
compréhension du sens de cette méme interprétation et, par 1a, I’existence d’un
sens commun®.

En effet, ce qui me semble manquer aux théories contemporaines de
Pinterprétation, ce n’est pas seulement ce qu’on pourrait appeler une morale de
la communication, dont un des premiers préceptes pourrait étre les propos de
Rousseau ci-dessus, mais une morale du sens sémantique stable et partagé™. La
recherche d’une intersubjectivité sémantique n’est pas seulement, voire loin de
1a, une simple question de la défense de quelques valeurs spécifiques. Au
contraire, I’existence d’une communauté s€émantique est la condition nécessaire
pour une communication authentique et transparente, et, par la, pour une
critique légitime des mensonges et des fausses valeurs qui proliferent
actuellement. Quelles pourraient bien étre la valeur et ’efficacité d’une critique
si celui qui en était I’objet n’y comprenait rien? Et quelle pourrait bien étre

# ]I est curieux de noter qu’on retrouve ces idées exprimées également par certains « new
critics » dans leur critique du recours au sens de 1’auteur pour valider les interprétations
littéraires. D’aprés Wimsatt par exemple : « The evaluation of the work of art remains public;
the work is measured against something outside the author. [...] There is difference between
internal and external evidence for the meaning of the poem. And the paradox is only verbal
and superficial that what is (1) internal is also public: it is discovered through the semantics
and syntax of a poem, through our habitual knowledge of the language, through grammars,
dictionaries, and all the literature which is the source of dictionaries, in general through all
that makes a language and culture; while what is (2) external is private or idiosyncratic; not
part of the work as a linguistic fact » (1954:10).

Qu’est-ce a dire, sinon que le sens soi-disant « immanent » du texte littéraire n’est pas du

tout « immanent », mais appartient au domaine public. Le probleme avec cette vue, comme
nous le verrons plus loin, est que le fait de traiter le texte littéraire uniquement comme un
« linguistic fact » réduit le texte littéraire a n’étre rien d’autre que le sens compris en vertu de
la compétence linguistique préexistante a la lecture de la littérature. Par 1a, on passe de coté
de ce qui fait la valeur méme de la littérature.
* On connait bien sir les tentatives faites par Habermas, Apel et d’autres pour élaborer une
telle théorie (voir, par exemple, Habermas, 1992 et Apel 1973). Cependant, ni ’'un ni I’autre
accordent beaucoup d’attention au probleme de la constitution du sens linguistique comme
un élément crucial dans la réussite communicative.

213



I’ utilité d’une critique qui reposerait sur un malentendu? Si nous n’arrivons plus
a maintenir et a entretenir un sens qui nous est commun, Si nous cessons de
nous sentir moralement obligés d’essayer de comprendre autrui, que nous reste-
t-il sinon la pure lutte violente pour le pouvoir?”

Pour une morale du sens littéraire interprété

Est-ce donc dire que, dans le meilleur des mondes communicatifs, tout texte
littéraire devrait €tre compris et interprété de la méme maniére par tous les
lecteurs? La réponse a cette question, d’apres ce qui vient d’étre dit, doit
dépendre de la réponse a une autre question, a savoir, justement, celle de la
valeur de la littérature, ou, pour étre plus précis, celle de la valeur du sens
littéraire compris et interprété.

En ce qui concerne le sens compris, j’ai déja donné ma réponse : si nous
refusons au sens du texte littéraire toute stabilité et toute intersubjectivité, nous
nous enfermerons dans un subjectivisme sectaire qui risque de dissoudre 1’ objet
méme de nos interprétations. Pour que I’activité interprétative ait un sens, au
figuré cette fois, méme les théories critiques les plus 1deolog1ques et évaluatives

=]
s
,3
[=n

doivent — ou devraient, si ce n’est pas déja fait — con
sens qui est commun au plus grand nombre de lecteurs posmble, y compris aux
lecteurs historiques, dont 1’auteur lui-méme. Autrement dit, sans un sens de
base qui nous est commun, la question de la valeur du sens littéraire ne se
posera pas.

En revanche, en ce qui concerne le sens interprété, j’ opterai pour une tres
grande liberté, voire peut-étre pour la plus grande liberté possible. Pourquoi?

" C’est 1a la raison pour laquelle le dialogue est si important. C’est dans le dialogue, écrit ou
oral, que nous constituons, confirmons et reconfirmons I’existence d’un sens commun. Par
exemple, le dialogue public entre critiques, méme les plus virulents et les plus acerbes, n’a
pas uniquement pour fonction de régler des questions d’interprétation littéraire. Ce dialogue
participe aussi au maintien d’un sens partagé et commun sans lequel les échanges les plus
apres n’auraient décidément aucun sens. En politique, bien siir, on voit tous les jours des
exemples tragiques des conséquences que peut entrainer 1’arrét du processus du maintien du
sens commun par le dialogue. Ogden et Richards, dans The Meaning of Meaning
(1985,1923), citent un exemple ancien d’un cas ol le dialogue est interrompu pour faire place
a la confrontation : « The Greeks, as we shall see, were in many ways not far from the
attitude of primitive man towards words. And it is not surprising to read that efter the
Peloponnesian war the verbal machinery of peace had got completely out of gear, and, says
Thucydides, could not be brought back into use — ’The meaning of words had no longer the
same relation to things, but was changed by men as they thought proper.” The Greeks were
powerless to cope with such situation » (1985:18).

214



Parce que je considere que la littérature est le lieu privilégiée et irremplagable
de I’exercice de la liberté, aussi bien du point de 1’auteur que du point de vue du
lecteur. Dans les termes de Chartier, en parlant du roman :

Ce sont ainsi sa liberté d’allure et de propos, sa souplesse, son amoralisme
et son anticonformisme fonciers qui rendent le roman potentiellement
suspect a tout pouvoir autoritaire. Le roman, écrit Marthe Robert (mais elle
pense a la seule époque moderne), est non seulement plébéien mais
démocratique par essence. Ou encore Etiemble : « Point de roman,
théocratie ; théocratie, point de roman. (1990:5).

En effet, ce n’est pas un hasard si tous les régimes autoritaires ont une peur
viscérale, non seulement du sens littéraire, mais également du sens constitué
librement. Le fait que I’une des premieres mesures de toute nouvelle dictature,
que celle-ci soit militaire, religieuse ou idéologique, soit I’instauration de la
censure, n’est pas seulement une tentative de contrdler la communication des
vérités indésirables. C’est aussi une tentative pour mettre fin a la libre
construction du sens et pour faire de sorte que les citoyens ne comprennent plus
les machinations du pouvoir. Le probléme — pour les régimes autoritaires
s’entend — c’est que la constitution du sens ne se laisse pas arréter, a moins de
faire des citoyens des robots bien-pensants entierement prévisibles et
réglementés.

On pourrait par conséquent penser que, pour combattre un régime autoritaire,
la meilleure solution serait d’inventer un autre sens que celui imposé par le
pouvoir, ¢’est-a-dire d’inventer, pour les besoins du groupe des oppositionnels,
un sens secret. En effet, si on veut étre absolument sfir de ne pas étre compris,
un sens secret, compris par les seuls membres du groupe, est la seule solution™.

Cependant — et paradoxalement — ceux qui s’opposent a un régime
totalitaire ne peuvent pas non plus complétement ignorer le sens constitué et
imposé de la part du pouvoir. Pour étre en mesure de combattre un régime
totalitaire, il faut le démasquer. Et pour le démasquer, il faut le comprendre. Et
pour comprendre le pouvoir, il faut au moins établir une intersubjectivité

2 On trouve des exemples de ce phénoméne dans un grand nombre des récits qui racontent
les activités des oppositionnels dans les anciens régimes communistes. Malheureusement, il
me semble parfois possible de retrouver les mémes symptdmes dans les conflits qui opposent
différentes écoles littéraires ou différentes théories critiques (voir également la note 23).
Certes, la persécution des écrivains dans de nombreux pays montre clairement que la libre
constitution du sens peut étre une question de vie ou de mort. Mais la plupart des querelles
qui opposent différentes théories critiques dans nos universités occidentaux ne le sont
certainement pas.

215



sémantique partielle avec lui. Cet établissement nécessaire d’une inter-
subjectivité avec le pouvoir — méme minimale — comporte évidemment un
danger : cela donne également au pouvoir 1’occasion de comprendre et, par la,
de combattre les oppositionnels. C’est 1a la raison pour laquelle certains
révoltés choisissent la confrontation totale, c’est-a-dire, la confrontation
violente sans aucun dialogue. C’est l1a aussi la raison pour laquelle, dans
presque tous les mouvements de contestation, on trouve une fraction qui veut
réformer le systeme de I’intérieur et une fraction qui refuse tout compromis et
tout pour-parler. Mais c’est la aussi la raison pour laquelle les extrémistes de
tous les bords ont si souvent une conception déformée de la réalité. En refusant
le dialogue, en voulant a tout prix éviter le risque d’étre compris a leur tour, ils
se refusent tout autant la possibilité de comprendre leurs adversaires et d’agir
en toute connaissance de cause.

Quelle peut étre la pertinence de ces remarques par rapport a I’interprétation
des ceuvres littéraires? A mes yeux, c’est celle-ci : [’une des fonctions les plus
précieuses de la littérature est de permettre une quéte enticrement libre du sens,
c’est-a-dire une quéte d’intersubjectivité avec n’importe qui sur n’importe quoi.
Meéme s’il est vrai, comme je 1’ai soutenu ci-dessus, que 1’existence de la
littérature comme sens compris présuppose un sens sémantique de base
généralement partagé, ce n’est pas principalement a ce niveau que se constitue
la valeur de la littérature. La littérature est — ou devrait é&tre —, comme le
soutenaient Bakhtine et Sartre, un appel a I’exercice de la liberté du lecteur. La
polysémie fondamentale — mais non totale — de la littérature demande et
stimule un travail de reconstitution du sens, c’est-a-dire un travail
d’interprétation et, par 1a, de création du sens. Sans ce travail de recherche de
sens a travers I’interprétation, sans une réponse a 1’appel de liberté signifiante
lancé par les écrivains, le sens d’un texte littéraire restera lettre morte,

216



pratiquement sans aucune valeur existentielle ou morale®.
Il est tout a fait 1égitime, me semble-t-il, d’interpréter sans trop de distorsions
les propos de Bakhtine dans ce méme sens :

L’analyse esthétique ne doit pas s’orienter sur 1’ceuvre dans sa réalité
sensible, systématisée par la seule connaissance, mais sur I’ceuvre telle
qu’elle apparait quand D’artiste et le spectateur orientent vers elle leur
activité esthétique. De la sorte, c’est le contenu de [’activité esthétique
(contemplation) orientée sur [’ceuvre qui apparait comme |’ objet de
I’analyse esthétique. {...] Le contenu représente ici l’indispensable
élément constitutif de ’objet esthétique, auquel est corrélative la forme
artistique qui, hors de cette corrélation n’a aucun sens. En dehors de son
rapport au contenu, c’est-a-dire au monde et a ses aspects, au monde
comme objet de la connaissance et de I’acte éthique, la forme ne peut étre
esthétiquement signifiante, ni réaliser ses fonctions fondamentales. (1978:
32 et 47).

On peut méme, avec M. Butor, aller encore plus loin et dire comme lui que « la
poésie, par conséquent, est d’abord cette garantie retrouvée du sens des mots et
de la conservation des paroles, la clef perdue [...] (1964:37). Pour Butor, la
créativité sémantique du langage poétique est justement le nécessaire antidote
contre la sclérose representée par une intersubjectivité authentique qui est morte
avec Dieu :

La poésie se déploie toujours dans la nostalgie d’un monde sacré perdu. Le
poéte est celui qui se rend compte que le langage, et avec lui toutes les
choses humaines, est en danger. Les mots courants n’ont plus de garantie ;

*® C’est encore la la raison pour laquelle certaines méthodes critiques nous paraissent si
souvent manquer « l’essentiel », telles certains formalismes ou la critique philologique de
I’édition de texte. En effet, il faudrait a mon avis distinguer plus clairement entre les
méthodes qui visent a décrire 1’intersubjectivité sémantique de base, celle qui permet la
compréhension immédiate du sens, et les méthodes qui sont créatrices de sens et, par 1a, de
valeurs en répondant a I’appel de liberté du texte littéraire.

A ceux qui, malgré toutes mes affirmations dans le sens contraire ci-dessus, croient
entrevoir ici une conception essentialiste de la littérature, je rappelerai que le type de sens
représenté par les textes littéraires est également un sens constitué dans un acte de cognition
intersubjective. En tant que telle, la valeur émancipatrice potentielle de la littérature dépend
elle aussi d’un consensus parmi les lecteurs de la littérature. Postuler que tout texte littéraire
remplit nécessairement ou automatiquement une fonction émancipatrice pour tout lecteur
serait évidemment un postulat trés douteux. N’oublions pas non plus qu’il semble toujours y
avoir des artistes qui sont préts & mettre leur art au service des pires dictatures.

217



s’ils perdent leur sens, tout se met a perdre son sens — le poéte va essayer
de les leur rendre » (p. 36 ; c’est moi qui souligne)

De ce point de vue, il me semble que les prétentions de certains critiques — que
ceux-ci appartiennent a des paradigmes traditionnels ou qu’ils défendent des
théories soi-disant « critiques » — d’étre les détenteurs uniques de la bonne
interprétation est non seulement une contradiction dans les termes, mais
également une attitude aux implications morales qu’il faut absolument
dénoncer*. Comme le dit Todorov a propos de Bakhtine encore :

Le sens est en effet cet « élément de liberté transpercant la nécessité ». Je
suis déterminé en tant qu’étre (objet) et libre en tant que sens (sujet).
Calquer les sciences humaines sur les sciences naturelles, ¢’est réduire les
hommes a des objets qui ne connaissent pas la liberté. Dans 1’ordre de
I’&tre, la liberté humaine n’est que relative et trompeuse. Mais dans celui
du sens elle est, par principe, absolue, puisque le sens nait de la rencontre
de deux sujets et que cette rencontre recommence éternellement [...] Le

sens est liberté et I’interprétation en est I’exercice : tel semble bien étre le
dernier précepte de Bakhtine. (1984:103).

On comprendra sans doute dans quel sens j’aimerais nuancer cette pensée de
Bakhtine, épistémologiquement irréprochable. S’il est vrai que le sens, du point
de vue ontologique, est liberté, il est également vrai que le prix a payer pour
exercer cette liberté sans restrictions, y compris au dépens d’autrui, est tres
élevé. C’est une tres grande solitude et I’impossibilité de communiquer
verbalement avec d’autres étre humains, y compris, évidemment, au sujet de la
littérature et y compris, avec les auteurs.

Y-a-t-il quelque chose a ajouter? Peut-étre ceci que la confrontation entre
différents sens littéraires interprétés est une confrontation qui, en derniere
analyse, doit se régler par des arguments éthiques. Mais aussi que le refus du
dialogue, aussi bien avec d’autres écoles critiques qu’avec I’auteur ou avec les
lecteurs contemporains a [’auteur, est déja un choix éthique lourd de

* IlI'est un fait que bien des adhérents des théories « critiques » d’interprétation semblent a
leur tour devenir de plus en plus convaincus de 1’excellence unique de leur propre
interprétations, oubliant prestement que la 1égitimité de leur propres interprétations se fonde
sur le caractere ouvert du texte littéraire (voir, par exemple, I’article de Humm, « The
Tergiversations of Eminent Feminists », 1993). Ce phénomene, bien entendu, est tout a fait
parallele a celui qu’on observe lorsque des prétendus « mouvements de libération », au bout
de leur luttes révolutionnaires, arrivent au pouvoir.

218



conséquences. D’une part, c’est courir le risque d’0ter a la littérature ce qui est
sa raison d’étre méme. De I’autre, c’est se refuser la possibilité de constituer un
sens universel et choisir de se cantonner dans des valeurs sectaires et racistes. Je
ne peux donc qu’étre d’accord avec la solution proposée par Newton pour sortir
du cul-de-sac oul se débat actuellement la théorie littéraire :

For nearly two decades English has been, we are told, in a state of crisis,
torn apart by its inner contradictions, yet has there ever been a more vital
period in literary criticism? [...] Indeed, since it is impossible to prove that
there is any 'right’ way to read literary texts, it is inevitable that there will
be debate about how they should be read. Rather than avoiding debate by
retreating into the ’interpretative community’ one happens to favour, such
debate should become an intrinsic part of what English studies is about.
Thus the ethical and ideological issues raised by how one chooses to read
will no longer be avoided. Another way of putting this is that English
studies should foreground its dialogical nature and not seek to suppress it.
(1993:159).

Notre discussion ici débouche donc nécessairement sur la notion d’une critique
dialogique, mais non seulement dans le sens de Todorov comme dialogue avec
les ceuvres et les auteurs, mais également comme dialogue avec d’autres
lecteurs. Le discours sur la littérature, a la condition de rester dialogique, fait
finalement aussi partie de la quéte globale du sens et de la recherche
d’intersubjectivité®.

Mais, demandera-t-on sans aucun doute, la vitalité de la 1égende d’ Arthur, que
devient-elle dans tous ceci? D’abord, a partir des considérations ci-dessus, il me
semble tout a fait légitime de conclure que rien ne nous interdit en principe
d’établir une intersubjectivité avec les lecteurs historiques ou avec les auteurs
du passé. Il n’y a pas non plus d’opposition entre la tentative de reconstituer un
« sens de 1’auteur » au niveau semantique de base et 1’activité interprétative
contemporaine. Qu’une interprétation prenne comme point de départ un sens
compris qui soit — avec quelque probabilité — celui des lecteurs du Moyen
Age ou un sens compris 2 partir de la langue contemporaine revient au méme

* On peut noter que cette derniere perspective, le dialogue entre les lecteurs de la littérature,
ne figure que rarement dans les ouvrages de plus en plus nombreux consacrés a ce qu’on
appelle déja « la critique dialogique » (voir, par exemple, Zima, Literarische Asthetik.
Methoden und Modelle der Literaturwissenschaft, 1991 ; Todorov, Critique de la critique.
Un roman d’apprentissage, 1984).

219



du point de vue de la nature du sens. En revanche, ce choix — apprendre le sens
de I’ancien francais — méme traduit — ou se contenter des connaissances de
langues d’aujourd’hui, est loin d’étre un choix indifférent du point de vue
moral™®.

J’ai déja indiqué ce que je pense au sujet de la volonté d’exclure entierement
le sens de I’auteur au « profit » d’un sens du texte qui, souvent, n’est qu’une
projection de sens sur le texte, sans confirmation intersubjective par personne,
ni par ’auteur ni par d’autres lecteurs. Ici encore, j’aimerais citer Todorov :

Le texte critique n’est pas un objet que doit prendre en charge un
« métalangage » mais un discours que rencontre celui du critique ; I’auteur
est un « tu » et non pas un « il », un interlocuteur avec qui on débat de
valeurs humaines Mais le dialogue est asymétrique, puisque le texte de
I’écrivain est clos, alors que celui du critique peut continuer indéfiniment.
Pour que le jeu ne soit pas truqué, le critique doit loyalement faire entendre
la voix de son interlocuteur. (1984:186).

On peut dire que le choix — non exclusif de toute fagon — de chercher & établir
une intersubjectivité avec 1’auteur ou avec les lecteurs du passé repose sur le
soupgon, constitué¢ au cours de la lecture des ceuvres du passé, que la
connaissance de ce sens pourrait nous étre profitable. Personnellement, je n’ai
pas le moindre doute sur le fait que les légendes d’ Arthur peuvent m’apporter
— et m’appportent réellement — quelque chose de précieux, voire quelque
chose d’irremplagable, que ne pourrait m’apporter une compréhension et une
interprétation — confirmées par d’autres lecteurs d’aujourd’hui — fondés sur
mes seules connaissances de la langue contemporaine. Tout comme j’ai passé
une bonne partie de ma vie a apprendre le frangais pour établir une
intersubjectivité réelle avec les locuteurs de cette langue, je peux faire de méme
avec ’ancien frangais. Que le degré de certitude au sujet de la confirmation
intersubjective dans le dernier cas soit nettement inférieur au premier n’est pas
pertinent dans le choix éthique de vouloir comprendre les étres humains du
passé.

Dans sa célebre analyse de I’anonyme Quéte du Graal, Todorov nous propose
de comprendre — ou d’interpréter — la quéte du Graal comme une quéte du

* Evidemment, le choix entre le sens de 1’auteur (historique) et le sens d’un lecteur
contemporain est sans doute la plupart du temps une question de n’avoir que I’embarras du
choix. En effet, rien n’empéche les deux sens d’étre tout autant profitables, seulement chacun
a sa maniere.

220



sens :

Ce récit raconte la quéte de quelque chose; or ceux qui cherchent ignorent
sa nature. Ils sont obligés de chercher non ce que le mot désigne, mais ce
qu’il signifie; c’est une quéte du sens (« la quéte du Saint-Graal... ne
cessera pas avant que 1’on ne sache la vérité »). Il est impossible d’établir
qui mentionne le Graal en premier ; le mot semble toujours avoir été déja
la; mais, méme aprés la derniére page, nous ne sommes pas certains
d’avoir bien compris son sens : la quéte de ce que le Graal veut dire n’est
jamais terminée. (1972:146).

En ce qui me concerne, je souscrirais plus que volontiers a cette interprétation,
c’est-a-dire que je servirais bien de confirmateur du sens compris et interprété
par Todorov a partir de ce texte anonyme”. En effet, qu’est-ce qui peut étre a la
fois plus précieux et plus énigmatique que le sens? Ce n’est pas un hasard si,
dans les termes de Ggden et Richards :

From the earliest times, the Symbols which men have used to aid the
process of thinking and to record their achievements have been a
continuous source of wonder and illusion. The whole human race has been
so impressed by the properties of words as instruments for the control of
objects, that in every age it has attributed to them occult powers.
(1986:24)*

En conclusion, j’oserai suggérer ce qui suit: 1I’€tre humain, de par sa découverte
de I’existence du sens, devient un étre a la quéte du sens. Le sens étant
d’essence intersubjectif, ’homme, dans sa recherche du sens, doit le rechercher
dans I’amour et dans ’amitié. C’est pourquoi la perte du sens est I’une des
pertes les plus tragiques et traumatisantes que I’homme puisse expérimenter. Ce
n’est pas un hasard si le sentiment que la vie manque de sens va main dans la
main avec le sentiment de ne pas étre compris.

Malheureusement, il est de toute évidence faux de prétendre que I’homme,
pour atteindre la plénitude du sens, doit le partager avec tout le monde.

* En revanche, je ne suivrai pas Todorov lorsqu’il conclut, a partir de I’interprétation du
Graal comme quéte du sens, que « le Graal n’est rien d’autre que la possibilité d’un récit » ;
en effet, cette interprétation « structuraliste » me semble étre un appauvrissement par rapport
a la premiére interprétation.

* Pour d’autres spéculations aventureuses du méme type, le lecteur est renvoyé€ a la fin de
I’article intitulé « Le sens comme aide mutuelle ou comme contrdle ».

221



Apparemment, les nationalistes bornés, les racistes, les colporteurs de la mort
sous forme de drogue, les mafiosi, les machos présomptueux et autres
fondamentalistes de toutes les especes trouvent suffisamment de sens dans leurs
communautés respectives pour remédier a la solitude. Cependant, je dirai en
plus ceci, plus le sens peut se constituer librement, plus il y a du sens et plus
nombreux sont les possibilités d’amitié et d’amour. Et la littérature, 2 mon avis,
reste toujours 1’un des lieux les plus privélégiés pour entreprendre cette libre
quéte du sens, que ce soit comme auteur ou comme lecteur, voire comme
critique littéraire ou comme scientifique de la littérature.

222



La vérité n’est pas ce qu’elle €tait. Quelques
remarques sur le sens de la vérité dans la
langue naturelle.

Pourquoi disputons-nous donc sur la vérité, si elle
n’existe point?
(de la Solle, Mémoires de deux amis, 1754)

Tout compte fait, la réflexion philosophique me semble pouvoir étre réduite a
trois grands problemes : le sens, la vérité et la valeur. Or, nous avons vu que le
sens ne se porte pas tres bien. La vérité ne va guére mieux. En revanche, les
valeurs, surtout celles qui sont quantifiables et calculables, semblent se porter a
merveille. Certes, beaucoup de valeurs spécifiques sont regardées avec une
méfiance méritée et le postmodernisme a décrété la fin des idéologies. Certes, la
vérité a toujours pignon sur rue dans les sciences naturelles ol ’on s’obstine a
essayer de déterminer ce qui est, laissant & d’autres le soin de définir ce qui
devrait étre. Cependant, face au doute comme valeur supréme, ces poches de
résistance semblent étre engagées dans une lutte depuis longtemps perdue.

Le probléme, bien naturellement, est de savoir ce qu’on peut opposer aux
valeurs si on ne peut faire appel ni au sens ni a la vérité. Ce qui est certain, c’est
qu’on ne peut plus, a I'instar de Chrétien de Troyes, simplement réclamer d’étre
cru sur parole :

Cette histoire que je veux conter nous la trouvons écrite dans un des livres
de la bibliothéque de monseigneur Saint-Pierre a Beauvais. Il en atteste la
vérité aussi doit-elle etre crue. (Cliges ou la fausse morte)

L’ouvrage que voici, on ’aura compris, peut &tre vu comme une apologie du
sens stable et partagé. Il ne me viendrait pas a I’idée d’essayer de me convertir
aussi en missionnaire de la vérité. Quelques lectures choisies du coté de la
philosophie analytique m’ont vite convaincu de I’inutilité¢ d’un tel projet qui

223



demanderait des connaissances — et une intelligence — que je n’ai pas'. En
revanche, je ne peux pas m’abstenir d’accourir — clopin-clopant sans doute —
a la défense du sens de la vérité dans la langue naturelle. Mon principal
argument, je I’avoue, est d’une simplicité ingénue. Contre ceux, épistémologues
logiques ou autres, qui veulent renvoyer la vérité aux oubliettes ou qui affirment
qu’elle n’existe pas, je dirai : « Va donc chercher dans le dico comme tout ceux
qui ne connaissent pas le sens d’un mot! ». Cet argument a au moins le mérite
de démontrer au sceptique qu’il existe réellement, et sans le moindre doute, un
terme qui s’écrit v-é-r-i-t-é et qui a du sens, du moins pour certains.

Essayons donc de voir jusqu’ou une telle ingénuité peut mener. D’abord,
nous venons de le constater, la vérité n’a plus la cote... du moins a en croire —
sur parole — un grand nombre de philosophes et de théoriciens des sciences du
langage. Rappelons les propos de Boudon déja cités dans I’introduction :

Apres le passage des philosophes et sociologues relativistes d’aujourd’hui,
les notions de vérité, d’objectivité et de progrés en maticre de
connaissance sont dévalorisées au point d’apparaitre comme des naivetés
appartenant a une sorte de préhistoire définitivement révolue de la
réflexion sur la connaissance humaine. (1993:63).

Dans un tout autre contexte, celui de I’épistémologie de 1’étude de la littérature,
Fokkema remarque :

« Selon le dictionnaire américain Webster, la validité ”doit s’appuyer sur
une vérité objective ou sur une autorité généralement reconnue”. Mais il
est rarement fait mention de nos jours d’une vérité objective, et quelle
autorité est encore reconnue en général? [...] Toute « vérité » est
provisoire et susceptible d’étre amendée. C’est I’une des raisons pour
lesquelles le terme de « vérité » est de plus en plus écarté des discussions
épistémologiques — lorsqu’il y apparait, c’est entre guillemets. (1989:325
et 329).

Il n’est pas difficile de trouver des exemples qui peuvent servir de preuves
quant a la vérité(!) de ces assertions. Chalmers, qui pourtant n’a rien d’un
relativiste extréme, répete plusieurs fois dans son livre sur 1’épistémologie de la

' Parmi d’innombrables autres ouvrages qui sont entiérement consacrés au concept de vérité,
on peut mentionner, parmi les plus récents : Wright, C., Realism, Meaning and Truth (1993),
Devitt, M., Realism and Truth (1991), Horwich, P., Truth (1990), Ellis, B., Truth and
Objectivity ; Johnson, E., Focusing on Truth (1992).

224



science « qu’il n’y a pas de concept de vérité dont la quéte serait le but de la
science » (1978:263). Plot, dans son manuel Ecrire une thése ou un mémoire en
sciences humaines, ne se contente pas de mettre partout dans son livre la vérité
entre guillemets ; elle dit — et redit — évidemment comme si c’était une
vérité : « Répétons-le, il n’est jamais possible en Sciences Humaines de
prétendre atteindre la vérité » (1986:55)>. I1 y a peu, je discutais le probléme de
la vérité avec une amie qui fait des recherches en sciences politiques sur la
notion de démocratie. Elle me disait que sa solution personnelle au probleme de
vérité était de ne jamais utiliser le terme, ni dans des échanges d’idées de vive
voix, ni dans ses écrits. Selon elle, c’était trop risqué, sans compter qu’on
s’embrouillait toujours dans les pires paradoxes®.

En ce qui concerne les paradoxes, il ne peut y avoir de doute que mon amie
défendait une position tout a fait légitime. Cela ressort clairement si nous
essayons seulement de résumer, sans parti pris polémique, ce qui vient d’é&tre dit
sur le statut actuel de la vérité.

dessus sur la vérité. On pourrait dire, si cela était permis, qu’il est vrai que la
vérité est mise entre guillemets par un grand nombre de scientifiques et de
théoriciens dans les sciences humaines.

Du point de vue du sens commun et de celui de la sémantique, cette facon de
parler n’est pas moins qu’un contre-sens. Car quoi que 1’on fasse, on ne peut
nier que le terme de vérité existe bel et bien dans la langue et qu’il a un sens
(ou, du moins, du sens). Affirmer sans réserves que la vérité n’existe pas est
donc affirmer quelque chose qui, de toute évidence, est faux. Autrement dit,
I’affirmation de la non-existence de la vérité n’est pas vraie, du moins si on
pense a la langue naturelle.

Celui qui a besoin de plus de preuves pour I’existence de la vérité pourra
consulter mon ouvrage sur la place et le sens de I’adjectif épithéte en francais
(1994). Dans cet ouvrage, on trouvera entre autres un inventaire, fort de 355
attestations, de ’emploi de 1’adjectif vrai dans des textes non-littéraires les plus
variés.

Vrai, dans son usage courant, est particulierement intéressant dans la mesure

¢ En jouant sur les mots, on pourrait bien siir rétorquer qu’il n’y a rien de plus facile que de
prétendre atteindre la vérité en Sciences Humaines. Pour cela, il suffit, justement, de
prétendre.

* Récemment encore, un éminent historien frangais m’a déclaré lors d’une discussion : « Je ne
crois pas a la vérité ». Il voulait dire par 1a, je suppose, que I’histoire est un domaine trop
vaste et trop complexe pour qu’on puisse jamais espérer pouvoir I’expliquer de manicre
définitive.

225



ou la langue naturelle a codifié¢ deux emplois et deux sens plutdt distincts du
terme. L’on connait I’opposition de sens entre une vraie histoire et une histoire
vraie. Si 1’on regarde de pres le sémantisme de 1’adjectif vrai, on se rend
compte que cette opposition n’est pas le fruit du hasard (voir idem., p. 159-
166). C’est ainsi qu’on trouve vrai postposé presque uniquement avec des noms
comme dialogue, énonciation, phrase, argument, témoignage, c’est-a-dire avec
des noms qui n’ont pas de référent dans le monde extra-linguistique, dans le
monde réel, mais seulement dans le monde linguistique, c’est-a-dire dans la
langue elle-méme’. Cela, bien sir, est tout a fait logique. En effet, vrai dans le
sens de « véridique », peut seulement s’appliquer a des lexémes ou a des
phrases dont la valeur de vérité peut étre mesuré par rapport a la réalité extra-
linguistique, par rapporta ce qui est. Il est intéressant de constater que le terme
de vérité lui-méme est considéré comme un tel terme linguistique, comme dans
I’exemple ci-dessous:

« Vous voulez la langue de bois ou la vérité vraie? Les seuls candidats
sérieux du vaccin du Sida sont les géants Merck » (VSD, n°® 657)

Cet emploi semble donc indiquer que dans la langue naturelle, vrai et vérité
sont considérés comme des termes méta-linguistiques. On pourrait dire qu’en
dehors de la langue, la question de la vérité ne se pose pas. En dehors de la
langue, il y a quelque chose qui est, un point, c’est tout. Si cela est « vrai », il
est un contre-sens de parler de la « vérité » de la réalité extra-linguistique. En
méme temps, il reste tout autant absurde de nier que la vérité existe si sa seule
existence est sous forme de sens.

A ce point, on m’objectera sans aucun doute que tout cela est peut-€tre vrai,
mais que ce n’est pas a l’existence du terme signifiant que pensent les
épistémologues lorsqu’ils mettent la vérité entre guillemets ou remettent en
question son existence.

Le probléeme, cependant, n’est pas résolu pour autant. D’abord, il y a un
probléme qui releve du paradoxe. Car si 1’épistémologue relativiste admet qu’il
existe dans la langue naturelle un terme de vérité, il admet logiquement aussi la
vérité de la phrase : « Il existe dans la langue naturelle un terme de vérité ».
Autrement dit, il admet qu’il y a au moins une vérité, a savoir celle-1a de
I’existence d’un terme de vérité signifiant dans la langue naturelle. Mais si nous
admettons cela, c’est-a-dire que nous pouvons en principe connaitre quelque

“Il'y a d’ailleurs matiere a réflexion dans le fait qu’on dit un sens vrai, mais guere *un vrai
sens.

226



chose avec certitude sur la langue, ne pourrait-on pas soupgonner que la méme
chose serait partiellement valable en ce qui concerne d’autres domaines de la
réalité?

A cela, les épistémologues ont deux réponses. La premiére est que la langue
est la seule réalité connaissable ou que toutes nos connaissances de la réalité
sont projetées d’abord sur un écran linguistique et, par 1a, déformant. Cela est
par exemple — du moins la plupart du temps — 1’opinion de Quine. C’est
justement parce que toute connaissance de la réalité passe par la formulation
des énoncés linguistiques que nous ne pouvons connaitre qu’imparfaitement —
ou pas du tout — le monde réel. Le paradoxe inhérent a cette vue est bien sir le
probleme de savoir comment nous pouvons savoir qu’il est vrai que la langue
est la seule réalité connaissable’ .

Le deuxieéme argumentest de dire que la vérité comme sens commun n’a rien
a voir avec la vérité scientifique. C’est, par exemple, la conviction de
Chalmers :

Les exemples qu’offre Popper sont tirés du discours quotidien, du sens
commun. La vérité selon Popper consiste essentiellement en I’appareil de
Tarski plus la notion de sens commun de la vérité. Or il est clair que la
vérité entendue au sens commun a bien un sens et un champ d’application
car, s’il n’en était pas ainsi, cette notion ne figurerait pas dans notre
langage et nous ne serions pas capables, par exemple, de faire une
distinction entre la vérité et le mensonge. [...] La question essentielle qui
se pose alors est : « La notion de vérité au sens commun est-elle celle qui
convient pour donner un sens a I’affirmation que la vérité est le but de la
science? » Dans la section suivante, je montrerai que la réponse est
négative. » (p. 244).

Comme on le voit, Chalmers admet sans se creuser sa téte épistémologique
I’existence dans la langue naturelle d’un terme de vérité au sens commun. Ce
qu’il oublie de préciser, c’est que cette admission implique que nous pouvons
formuler et avoir des vérités sur la langue naturelle. Qu’est-ce a dire? Pour tout
linguiste, cela équivaut a dire que la linguistique comme science peut trés bien
dire quelque chose de « vrai » au sujet de son objet d’étude. Mais si la

* « According to this view », écrit M. Marsonet, « men would be unable to take directly into
account the categories of existence, but would at the same time be able to examine in
absolute terms their linguistic representations of reality » (1995:129). Mais comme elle
demande plus loin : « Did anyone really succeed in showing that the view of language as an a
priori factor is the sole and correct one? » (idem.)

227



linguistique peut arriver a formuler des connaissances « vraies » — au sens
commun du terme — sur son objet d’étude, pourquoi serait-il impossible a toute
autre science de formuler des vérités sur le monde extra-linguistique?

La question qui s’impose est celle de savoir a quelle vérité les
épistémologues peuvent bien penser s’ils ne pensent ni au sens communément
attaché au mot de vérité, ni a son existence comme forme dans la langue
naturelle. Existe-t-il deux types de vérité, dont un qui existe et 1’autre qui
n’existe pas ou qui n’existe que comme illusion ou hallucination? Quel est le
mode d’existence mystérieux ou mystique de ce concept de vérité insaisissable
qui parait étre suspendu quelque part entre la langue et la réalité? En effet, ce
qu’on semble constamment oublier dans les discussions sur la vérité, c’est qu’il
n’existe pas de vérité en dehors de la langue. Autrement dit, la querelle ne peut
pas étre une querelle sur I’existence de la vérité, mais uniquement sur son sens®.

Il est d’ailleurs facile de montrer que les questions sur I’ existence de la vérite
menent vite a des paradoxes insurmontables.

Admettons d’abord, avec les sceptiques, qu’il y a quelque « vérité » dans
I’affirmation que « la vérité n’existe pas ». Dans ce cas la (c’est-a-dire si cette
affirmation est une proposition a valeur de vérité), il reste a résoudre le
probleme de son apparente existence dans la langue naturelle.

Une solution serait peut-étre de dire, justement, que cette existence n’est
qu’apparente, qu’elle est hypothétique et donc qu’elle est une supposition. Que
devient alors la vérité? Evidemment, une supposition.

Admettons maintenant la supposition contraire, a savoir que la vérité existe.
Que devient alors la vérité? Evidemment une supposition.

Autrement dit, que nous supposions que la vérité existe ou que nous
supposions qu’elle n’existe pas, le résultat est le méme. Elle existe, sous forme
de supposition (ou, plutot, sous forme de sens).

Une autre solution pourrait étre de dire que la vérité a peut-&tre du sens pour
le commun des mortels, mais que ceux-ci ne savent pas ce qu’ils disent ou,
plutot, que le sens qu’ils accordent au terme de vérité n’est pas le bon, ou
encore, que le sens communément accordé au terme de vérité est « en réalité »
un non-sens. Ce que les locuteurs ordinaires appellent vérité n’est pas la vérité,
mais quelque chose d’autre.

Cela, évidemment, est un chemin dangereux a prendre. Car quels sont les

¢ Searle, dans The Rediscovery of the Mind, exprime d’une autre maniére cette idée qu’il ne
faut pas confondre le sens de vérité et nos possibilités plus ou moins grandes d’établir les
faits : « It does not matter whether “true” means “corresponds to the facts”, because
”corresponds to the facts” does mean “corresponds to the facts”, and any discipline that aims
to describe how the world is aims for this correspondance » (1992:247-8).

228



arguments qu’on pourra opposer a celui qui voudrait garder au terme de vérité
son sens actuel? Que « son » sens n’est pas le bon? Mais selon quels criteres
décider? Qu’ « en réalité » il n’y a pas de vérité? Mais cela est faux, si le mot de
vérité a du sens et existe dans la langue naturelle en raison de ce sens. Qu’on
devrait lui donner un autre sens? Mais a quelles fins? Si on a besoin d’autre
chose, pourquoi ne pas alors inventer un autre mot pour cet autre sens? Le
sémanticien voudrait peut-€tre tenter le coup en disant qu’il n’y a pas de
« conditions de vérité » pour donner du sens au terme de vérité lui-méme. Cela,
évidemment, est a la fois tautologique et trés douteux. Si, justement, on a pu
analyser une bonne partie du sens de la langue naturelle en termes des
conditions de vérité, cela doit étre parce qu’on pense pouvoir spécifier les
conditions de vérité qui s’applique au terme de vérité lui-méme.

Face a ces impossibilités, le sceptique avancerait sans aucun doute un autre
argument : il ne peut pas y avoir de vérité parce que nous ne pouvons pas
connaitre ce qui est réellement. Toute tentative d’établir ce qui est réellement,
dirait le sceptique, est vouée a 1’échec. Le terme de vérité a peut-&tre le sens
qu’il a, seulement il manque de champ d’application.

Mais cela aussi meéne au paradoxe. Car si nous affirmons que nous ne
pouvons pas connaitre comment est « réellement » le monde, nous affirmons en
méme temps qu’il est vrai que nous ne pouvons pas connaitre le monde réel
comme il est « réellement ». En d’autres mots, nous affirmons que le monde est
ainsi fait que nous ne pouvons pas le connaitre tel qu’il est. Cela, évidemment,
est une affirmation impossible a moins de reconnaitre déja la possibilité de faire
des affirmations vraies sur comment va le monde.

On en voit un exemple assez amusant dans le livre méme de Chalmers déja
cité. Comme nous I’avons vu, il était d’avis qu’il n’y a pas de concept de vérité
dont la quéte serait le but de la science. Cependant, comme Chalmers n’est pas
un relativiste extréme, il affirme ailleurs qu’ « il n’est pas vrai que tout point de
vue soit aussi bon qu’un autre » (p. 267; c’est moi qui souligne). On serait
évidemment curieux de savoir selon quels criteres de « vérité » il fait cette
affirmation.

Cet exemple — et il serait facile d’en trouver une multitude d’autres, méme
dans le discours des sceptiques les plus convaincus — montre a quel point il est
difficile de se passer non seulement du mot méme de vérité, mais d’une
appréciation de la vérité de ce qu’on affirme ou dit.

A mon avis, le tort des relativistes épistémologiques est d’avoir fait du terme
de vérité un genre d’entité absolue d’ordre métaphysique ou ontologique. En
réalité, c’est bien plus simple que cela : dans la langue naturelle, la vérité d’une

229



affirmation, d’une phrase, d’une histoire etc... est un rapport entre ce qui est dit
et ce qui est. N’y entre pas des questions de I’existence ontologique ou
métaphysique du monde. Tout ce qu’implique 1’application du terme de vérité
c’est la constatation approximative ”oui, c’est comme cela”, non “oui, il en
existe véritablement quelque chose comme cela”. La preuve est justement le fait
que nous pouvons poser et comprendre des questions comme “Est-il vrai qu’il y
a monde indépendant de notre perception?” ou simplement “Est-il vrai qu’il
existe un tel...?”’

Autrement dit, nous n’avons pas besoin de quelques preuves irréfutables
d’ordre ontologique ou existentiel pour appliquer le terme de vérité. On pourrait
dire que la question de la vérité de telle ou de telle « chose » ne concerne pas en
premier lieu la réalité, mais la langue. Lorsque nous employons le terme de
vérité, notre premicre préoccupation est le statut de I’ affirmation ou de 1’énoncé
signifiants, non celui du mode d’existence du référent. C’est pourquoi, entre
autres, nous n’avons aucun mal a nous demander s’il est vrai que Sherlock
Holmes habite Baker Street, pas plus qu’a nous demander s’il est vrai que
I’auteur de cet article est un insensé, nommé Larsson, qui tente de prouver
I’existence d’un sens absolu parce que partagé de la vérité.

Mais si la vérité est uniquement un sens linguistique, n’est-ce pas la un
argument pour le relativisme fondamental de la vérit€? Non, car tout ce que 1’on
affirme par 13, c’est la banalité qu’il y a des affirmations et des phrases qui sont
vraies, et d’autres qui ne le sont pas. On ne remet nullement en question /e sens
de la vérité, ni son champ d’application.

Mais quels sont alors les critéres de 1’application du mot de vérité? me
demandera-t-on sans aucun doute. En partie, je I’ai déjadit. Une phrase, etc., est
vraie si elle dit ce qui est. Certains voudraient peut-€tre apporter des précisions
du type : « ce que nous croyons étre ». A ce faire, cependant, on risque de
nouveau de s’enfoncer dans le marécage métaphysique. Pourquoi? Parce que le
terme de vérité présuppose que quelque chose est. C’est la la raison pour
laquelle nous avons aussi des verbes comme croire” ou comme penser’ pour

’ Finalement, en définissantle sens de vérité comme « dire de 1’étant qu’il est, du non-étant
qu’il n’est pas » (cité¢ par Boudon, 1991:290), Aristote me semble étre plus pres de la vérité
que bien des épistémologues contemporains. On fera exception entre autres en ce qui
concerne M. Marsonet qui écrit : « Furthermore, those who claim that there can be truth in a
world devoid of men, even though no one would be able to recognize it, are in my opinion
wrong. Truth is not a Platonic idea, but just a human device, while the order of things is not.
Truth is correspondence between thought and reality : if one of the two is missing, there is no
truth left. [...] we are bound to conclude that "truth” is simply a word, a series of letters put
together. Truth is something we put forward in order to represent the way in which the
natural world is ordered » (1995:227).

230



exprimer le doute sur ce qui est. [l y a en effet quelque chose de bizarre a dire :
« Je crois qu’il est vrai qu’il y a un couteau dans la cuisine ».

Mais, dira-t-on, sans lacher prise, cela ne présuppose-t-il pas que je « sais »
qu’il y a quelque chose qui « est », donc que cela présuppose a son tour que je
dois connaitre ce qui est réellement le cas? Sans aucun doute. Mais si on veut
nier I’applicabilité générale de la vérité, il n’y guere qu’une seule solution :
c’est de nier qu’il n’y a rien qui est. Car des qu’on admet qu’il y a quelque
chose qui est (admission déja accomplie si on accepte qu’il y a une langue ou,
entre autres, il y a un terme de vérité), on peut commencer a appliquer le terme
de vérité. Or, il est clair, par exemple, que les épistémologues admettent qu’il y
a quelque chose qui es?, entre autres cette activité qu’on appelle « la science ».
Donc, les épistémologuesrelativistes doivent au moins reconnaitre qu’il est vrai
qu’il existe quelque chose qu’on appelle « la science ».

Encore une fois, ils reviendront sans grand doute a la charge avec I’argument
déja cité que la n’est pas la question. La « vraie » question épistémologique est
de savoir s’il existe réellement de la science dans le monde réel. Seulement,
cela n’est pas une question qui porte sur le sens de la vérité, mais sur le sens du
mot de science. La question de savoir s’il existe « réellement » quelque chose
dans le monde réel qui correspond au sens du mot « science » n’est pas une
question sur le sens de « vérité ». Si on répond oui a cette question,
I’affirmation selon laquelle la science existe est vraie. Si on répond non,
I’ affirmation est fausse. Dans aucun des deux cas, le statut du sens du terme de
vérité n’est affecté. Le résultat serait exactement le méme si dans cet exemple
nous remplacons « science » par « la théorie du big-bang » ou par « la théorie
de la relativité ».

Admettons maintenant, avec les épistémologues relativistes, qu’il est
impossible en principe de déterminer si, dans le monde réel, il y a « quelque
chose » qui correponde a la théorie de la relativité ou a n’importe quelle autre
affirmation ou hypotheése qui portent sur ce qui est. Quel en est le résultat pour
le statut du concept de vérité? Clairement, cela n’affecte en rien sa validité.
Tout ce que cela nous autorise a dire, c’est que nous ne savons pas si telle
théorie ou telle assertion est vraie ou fausse. Le sens de vérité reste le méme’.

En conclusion, je dirais ceci. Si nous admettons que la langue existe et que les
mots ont un sens, le terme de vérité n’a rien de relatif. Essayer de relativiser son

® II 'y a d’ailleurs une certaine ironie dans le fait que la généralisation d’un échec
épistémologique sur quelques points précis a rous les domaines de la connaissance releve du
pire inductionnisme naif tellement critiqué par les épistémologues eux-mémes.

231



sens ou de remettre en question son existence est non seulement un non-sens
évident, c’est également sortir de la communauté linguistique qui 1’ utilise dans
son sens précis. Confondre le sens du terme de vérité avec nos possibilités plus
ou moins grandes de connaitre le monde réel témoigne d’une méconnaissance
de la nature de la langue naturelle. C’est en réalité adhérer aux vieilles théses du
réalisme naif faisant de la langue une réflexion fideéle de la réalité. Généraliser
nos difficultés de connaitre le monde réel a tous les domaines du savoir reléve a
son tour de I'inductionnisme également naif, mise a part que cela ouvre la porte
a la remise en question de la famine dans le tiers-monde ou de I’Holocauste, a
la maniére de certains historiens d’inspiration narratologique. Cependant, des
qu’on admet qu’il est possible, ne soit-ce que sur le seul point de I’existence du
terme de vérité lui-méme dans la langue naturelle, de déterminer une chose qui
est, le reste ne devient qu’une question de degré. C’est pour cette raison que,
heureusement, la vérité résiste a toutes les tentatives de relativisation. La vérité
n’est pas, en derniére analyse, une question de la bonne explication du monde,
mais du rapport entre un sens et ce qui est. Chaque fois que nous nous mettons
d’accord sur le sens d’un mot et sur quelque chose de correspondant qui est,
nous pouvons commencer a parler de la vérité, que ce soit au sujet de la
naissance d’un enfant ou de la mort d’un proche. Encore une fois : le sens
préceéde la vérité. Malgré toutes les affirmations du contraire, je persisterai donc
a croire que 1’ objectif de la science est aussi de dire des choses vraies sur ce qui
est. Le fait qu’il est trés difficile, voire parfois impossible, de savoir ce qui est,
c’est-a-dire d’établir les faits, n’y change rien. Aprés tout, c’est justement parce
qu’il est si difficile d’établir les faits que nous avons besoin de la science.

Face a ces remarques, il me semble y avoir une seule objection sérieuse. Ce
serait de dire que 1’on « ne comprend pas » ce que veut dire la vérité, c’est-a-
dire qu’on sait qu’il existe un mot composé de six lettres, v-é-r-i-t-é, employé
par d’autres pour parler de quelque chose de complétement inconnu. On doit
noter qu’il ne suffit pas de dire « je ne sais pas ce qui est ». Il faut réellement
montrer qu’on ne comprend rien au terme, autrement dit qu’on pourrait aussi
bien remplacer le mot de vérité par mensonge, par fiction ou, simplement, par x.
On remarquera encore que le locuteur qui est victime de cette aphasie
sémantique particuliere ne pourra pas le dire. Car s’il affirme ne pas
comprendre le sens de vérité, on pourra toujours lui signaler qu’il vient
d’affirmer quelque chose qui est, autrement qu’il vient d’affirmer quelque chose
qui est vrai.

De tels individus sémantiquement aphasiques existent peut-étre parmi les
relativistes invétérés. Cela, cependant, ne prouve rien, pas plus que le sacrifice

232



du martyr prouve la justesse de sa cause. Toul ce que 'on peul faire, me
semble-t-il, c’est de les plaindre et d’essayer de les aider. Que pourrait-on faire

d’ autre?’

* « 1l semble bizarre » remarque Eco avec raison, « que quelqu’un affirme a la premiére
personne ne pas savoir quelque chose (dont il est de toute maniére conscient puisqu’il en
parle » (1992:333). Et Eco ajoute : « Cela dit, il est intéressant d’établir quel type de
bizarrerie (trouble mental ou maitrise de la langue) peut étre attribué a quelqu’un qui affirme
Je ne sais pas que p » (ibidem.)

233






La pensée binaire. Quelques remarques spécu-
latives sur les implications linguistiques et
surtout métalinguistiques de 1’éventualité que
le cerveau serait un ordinateur

Dans ses Eléments de sémantique, Lyons remarque a propos des notions de
contraste et d’opposition :

Nous laisserons a d’autres le soin de s’interroger sur les raisons qui nous
poussent a penser en termes opposés, a catégoriser I’expérience en termes
de contrastes binaires. Est-ce une tendance universelle qui ne se réflete
qu’accessoirement dans le langage, comme une cause produisant son effet ;
ou est-ce, au contraire, la préexistence d’un grand nombre de lexémes
opposés dans le langage qui nous ameéne a dichotomiser, ou polariser nos
jugements et nos expériences (1978:219).

En 1978, lorsque Lyons a formulé cette question apparemment parenthétique, il
ne pouvait guére se douter de son importance ultérieure pour la réflexion sur le
langage et sur la communication. En effet, avec le développementdes sciences
cognitives, de I’informatique, de [D’intelligence artificielle et de la
neurophysiologie, la question de la binarité s’est retrouvée étre au centre des
préoccupations scientifiques. Les progres réalisés dans ces nouvelles disciplines
sont bien sfir directement liés au développement de 1’ordinateur. Par ses
capacités supérieures d’effectuer des calculs et des opérations complexes,
I’ordinateur a permi aux chercheurs de traiter des problémes qui auparavant
auraient demandé des efforts surhumains.

Mais I’ ordinateur a également donné lieu a des spéculations sur la nature et le
fonctionnement de notre cerveau et de notre conscience. En effet, I’ordinateur,
parce qu’il peut traiter des informations en quantités jamais vues, est devenu un
modele ou une métaphore du fonctionnement de notre cerveau. De 1a, iln’y a
qu’un pas a franchir pour penser que le cerveau, y compris la conscience
humaine et les processus de cognition, peut éventuellement s’expliquer en

235



termes d’oppositions binaires.
Stez, dans Critique et communication (1992), voit dans I’analogie entre le
cerveau et I’ordinateur I’'une des métaphores dominantes de notre temps :

Ces métaphores venues de I’ordinateur révelent un trait important des
théories actuelles de psychologie cognitive : elles sont fondées sur
I’analogie entre I’esprit humain et les ordinateurs. C’est la un trait
caractéristique de toutes les théories de psychologie cognitive post-
béhavioristes. On pergoit bien comment le tour est joué : on voit que
I’ordinateur, dans certains de ces résultats, imite 1’esprit humain. On
devine que le processus pourrait n’étre pas identique. Mais, de fil en
aiguille, on fait ”comme si”, puis on dit que I’esprit humain pourrait étre
semblable a un ordinateur. [...] A partir de 14, boucle finale : on se dit alors

que D’esprit humain lui-mé&me fonctionne comme un ordinateur. »
(1992:40).

Relever le gant laissé par Lyons peut donc mener trés loin. Mon objectif ici sera
plus modestement de réfléchir sur quelques implications éventuelles des
sciences cognitives pour les sciences du langage. Plus particulierement, mes
remarques porteront sur le métalangage dont se servent les linguistes pour
décrire et expliquer le domaine du sens.

En effet, c’est sans doute par rapport au métalangage de la sémantique que la
remarque de Lyons présente son plus grand intérét : il suffit d’ouvrir n’importe
quel manuel de sémantique pour se convaincre de I’abondance des distinctions
binaires, contrastives, contraires ou oppositionnelles. D’aprés Leech, par
exemple, « two-valued thinking has its roots in the nature of language, for in all
aspects of language, including semantics, it seems that binary contrasts are
more common than other types of contrasts » (1974:33).

La question a poser semble donc étre de savoir dans quelle mesure ces
distinctions métasémantiques binaires sont adéquates, c’est-a-dire dans quelle
mesure la langue elle-méme est organisée et structurée binairement. Si la
réponse a cette question est affirmative, on sera naturellement amené a se
demander pourquoi il en est ainsi. S’agit-il d’'un déterminisme d’ordre
biologique ou neuro-physiologique, comme le voudraient certains sémanticiens
cognitifs? La langue n’est-elle qu'un systeme d’étiquettes conventionnelles
posé sur un systeme cognitif ou neuro-physiologique déterminé par des facteurs
qui n’ont rien a voir avec la linguistique? La langue est-elle un phénomene
autonome, relativement autonome ou entierement réductible a d’autres

236



phénoménes?

De telles questions méritent certainement d’étre posées, et cela méme si la
linguistique depuis Saussure a farouchement défendu son territoire comme étant
autonome et irréductible. Aprés I’apparition des sciences cognitives, cependant,
il ne semble plus possible simplement de postuler que la langue est une entité
autonome qui doit étre décrite et expliquée comme telle par une science qui lui
est propre. Entre autres, il faut démontrer que le métalangage linguistique est
plus adéquat que n’importe quel autre métalangage pour rendre compte de ce
qu’on appelle la langue. Il faut donc que les linguistes, & la suite de Rastier
(1991) et de Kleiber (1990), s’affrontent au défi lancé par les nouvelles
sciences.

Mais si on veut examiner les rapports possibles entre les sciences cognitives et
la linguistique, il faut d’abord considérer un probleme fondamental d’ordre
epistémologique. Dans certains domaines de la linguistique, il y a non
seulement une énorme prolifération d’études qui rend difficile toute synthese
des résultats, mais également plusieurs théories incompatibles ou du moins
incomparables qui se font concurrence. La méme remarque vaut pour le
domaine général des sciences cognitives. La question est donc d’abord de
savoir comment on doit évaluer la pertinence des acquis cognitifs pour « la »
linguistique — ou I’inverse. Ou, en d’autres mots, comment on peut établir les
points de comparaison pertinents entre deux disciplines ou entre deux théories.'
D’abord, il faut remarquer que la question épistémologique ne se pose pour
ainsi dire pas si on reste au niveau « purement » théorique. A ce niveau, qui est
celui du « non encore vérifié » et des conjectures, on ne peut guere parler de
pertinence ou de comparaison, seulement d’inspiration ou de fructification
mutuelles. On peut, certes, trouver quelque intérét a constater que des théories
semblables ont été proposées dans différentes disciplines pour expliquer des
phénomenes qui sont peut-€tre reliés, du moins en apparence, tout en ayant leur
spécificité propre. Une telle constatation, cependant, n’est pas une raison
suffisante pour accorder la priorité explicative a une discipline devant une
autre. Au niveau « purement » théorique, c’est-a-dire au niveau des spéculations
et des hypotheses non testées, les théories venant des disciplines différentes se
valent. Affirmer le contraire reviendrait tout simplement a postuler, le cas
échéant, une priorité ou une supériorité « a priorique » des théories cognitives

' Ce probleme, évidemment, est loin d’étre spécifique pour les rapports entre les sciences
cognitives et la linguistique. Il s’agit en fait d’un probléme épistémologique fondamental qui
concerne le statut général des sciences et des connaissances (voir, par exemple, Chalmers,
1987:254-6).

237



sur les théories linguistiques. En dehors de toute autre considération, on aura
donc intérét a garder a ’esprit I’avertissement de Kleiber :

On assiste actuellement a un déplacement d’intéréts assez spectaculaire : la
vogue des sciences cognitives entraine beaucoup de linguistes a délaisser
les objectifs linguistiques pour des considérations plus générales sur
I’esprit et le raisonnement humains. L’entreprise est louable et apporte, il
faut le souligner, d’incontestables bénéfices aux analyses linguistiques. Il y
a cependant un danger, celui de perdre de vue le(s) fonctionnement(s)
linguistique(s) au profit de principes cognitifs, dont la généralité est
tellement puissante qu’elle ne peut étre prise en défaut par les phénomenes
linguistiques, ce qui n’est qu’une autre fagon de dire que, linguistiquement,
elle n’a plus réellement de vertus explicatives » (1990:15).

On rencontre le méme probléme de la pertinence réciproque des théories
différentes dans le cas des théories qui sont « partiellement » vérifiées ou qui
ont une « certaine » validité dans leur domaine propre. Les risques courus en
appliquant par extension et sans précautions une théorie d’une validité partielle
pour expliquer un autre objet d’étude ont été bien mis en évidence par Tamba-
Mecz au sujet de I’application de la sémantique logique a 1’analyse des langues
naturelles :

De tels rapprochements analogiques pleinements justifiés en tant que
moyens d’élucidation, ne constituent cependant pas une explication.
Comme dit le proverbe : comparaison n’est pas raison. Et, pour avoir
indiiment transporté dans le domaine de 1’analyse linguistique du sens le
principe d’opposition distinctive d’une part, utilisé dans I’analyse
phonologique, et de disjonctionexclusive d’autre part, utilisé dans le calcul
logique des propositions, les linguistes ont eu tendance a ne voir dans les
relations d’antonymie que la manifestation d’un principe de
dichotomisation tres général, relevant d’un modele archétypique de
I’activité cognitive humaine » (1988:95; signalons, entre parenthéses, que
ces propos de Tamba-Mescz portent également sur la question de ’analyse
binaire en tant que telle).

Si I’on veut examiner la pertinence des acquis cognitifs pour la linguistique, la

premiere condition semble donc étre qu’il s’agit effectivement d’acquis, c’est-
a-dire de résultats empiriquement établis au sujet desquels il y a un large

238



consensus.

Examinons d’abord assez naivement un exemple concret de ce qui semble étre
un tel fait. En neurophysiologie, on a établi que le cerveau ne stocke pas dans
un seul endroit les parcelles d’information qui a la surface de nos perceptions se
présentent comme une unité (pour les critiques de la théorie traditionnelle de la
localisation, voir entre autres Kgppe 284:305). Cela voudrait dire que des
catégories ou des représentations mentales comme pomme ne sont pas stockées
sous la forme des ensembles prét-a-porter, mais qu’elles sont assemblées sinon
sur mesure, du moins sur le moment. Chaque fois que nous utilisons la
catégorie pomme dans la langue écrite ou orale, le cerveau cherche des
informations « un peu partout » et les assemble sur le tas pour constituer la
catégorie en question®.

Si maintenant nous admettons qu’il s’agit 12 d’une donnée cognitive
indubitable, quelle peut en étre la pertinence pour la linguistique, en premier
lieu pour les théories de la catégorisation? En sémantique contemporaine, trés
schématiquement, on peut dire qu’il y a quatre théories principales et distinctes
de la catégorisation : la théorie du prototype, la théorie componentielle des
semes, la théorie des conditions nécessaires et/ou suffisantes et la théorie des
ressemblances de famille (voir Kleiber, 1990?%).

De ces quatre théories, les trois dernieres partent du postulat fondamental que
la catégorie, d’une manieére ou d’une autre, est un assemblage d’éléments et
qu’elle peut, par conséquent, étre décomposée. En revanche, ces théories ne
posent pas, du moins pas explicitement, la possibilité que la catégorie, en tant
que résultat fini, est une réconstruction immédiate a partir de ses éléments. En
effet, il semble difficile d’affirmer, par exemple, qu’un groupe de sémes donné
par I’analyse componentielle épuise ou sature, une fois assemblé, le sens global
de la catégorie. Dans la plupart des cas, il semblerait ou bien que la catégorie
comporte également des traits non pertinents ou inanalysables, ou bien que la
décomposition du sens en éléments constitue une régression infinie. C’est cela

¢ Notons, en passant, que I’ordinateur fonctionne en partie selon les mémes principes : les
corrections faites a un fichier déja établi ne sont pas stockées sur le disque dur au méme
endroit que le fichier d’origine, mais effectivement « un peu partout ». Chaque fois qu’on
veut travailler sur un fichier donné, I’ordinateur le réétablit a partir de ses éléments différents
et dispersés.

® Certains voudraient peut-€tre inclure parmi les théories de la catégorisation celle des
champs sémantiques. A mon avis, cependant, la théorie des champs sémantiques n’est pas
une théorie explicative du phénomene ou du processus de catégorisation. A priori, elle ne dit
rien des raisons ou des criteres en vertu desquels différentes catégories sont reliées et
organisées dans des « champs », voir Tamba-Mecz, 1988:23-5.

239



méme qui est un des arguments forts de la théorie du prototype.

On doit également noter que seule la théorie des sémes spécifie, du moins
implicitement, la nature des éléments constitutifs de la catégorie. En effet,
méme si certains des défenseurs de cette thése ont défini 1’analyse com-
ponentielle en sémes comme une analyse purement formelle, oli, justement,
chaque seme se définit par opposition a un autre (donc binairement), il est
difficile de voir comment on peut se passer d’une définition des semes
spécifiques en termes de leur sens (voir Kleiber, 1981:24-25 et 29-30). Les
deux autres théories laissent en principe ouverte la question de 1’essence des
éléments discriminatoires. Parmi les critéres « nécessaires et/ou suffisantes »,
on trouve ainsi aussi bien des propriétés sémantiques ou référentielles que des
relations logiques non codifiées par la langue naturelle.

A la différence de ces théories, celle du prototype, comme 1’indique son nom,
définit une catégorie a partir du meilleur exemple communément associé a une
catégorie (dans sa version standard, voir Kleiber, 1990:49). Dans cette théorie,
I’identité de la catégorie est d’une part floue, d’autre part assurée par la force de
I’exemplum et de I’analogie. Cette théorie suggere donc que la catégorie doit
étre vue comme une unité (précisons bien, cependant, que la théorie est bien
plus nuancée que ne laisse entendre cette caractérisation).

Si maintenant nous admettons comme un résultat empiriquement démontré,
autrement dit comme une (quasi-)vérité, que la catégorie du point de vue
neurologique est assemblée sur le moment a 1’aide des informations stockées
dans différents recoins du cerveau, quelles en sont — ou quelles pourraient en
étre — les implications pour la validité des théories sémantiques de la
catégorisation? Dans une interprétation simpliste, la théorie qui se trouve
confrontée aux problemes de compatibilité les plus graves semble étre la théorie
du prototype. S’il fallait choisir une théorie de la catégorisation sur la base de la
seule donnée cognitive décrite ci-dessus, on pourrait dire que ce n’est pas la
théorie du prototype qui serait notre premier choix. En effet, la « réalité »
cognitive semble impliquer que la catégorie est une unité décomposable.

Cependant, la situation est moins simple qu’il ne parait. D’abord, la théorie
du prototype, du moins au niveau des catégories supérieures comme fruit,
contient elle aussi un principe de componentialité du sens d’un mot (Kleiber,
idem., p. 67). C’est ainsi qu’on peut argumenter que la théorie du prototype
n’est pas vraiment trés éloignée d’ « une sémantique structurale qui postule
I’existence de sémes non nécessaires » (idem., p. 68). Pour effectuer notre
comparaison des différentes théories, il ne nous reste donc guere que le fait que
la théorie du prototype insiste plus que les autres théories sur une certaine

240



« unicité » de base de la catégorie. Cela est visible également dans les criteres
catégoriels qu’on a pu proposer dans différentes versions de cette théorie :
conditions de centralité, conditions de typicalité, propriétés essentielles,
propriétés prototypiques, etc.

Finalement, quelle est donc la pertinence du seul fait cognitif que le cerveau
stocke les informations qui viennent constituer une catégorie dans des endroits
différents? Tout ce qu’on semble pouvoir dire, c’est que ce fait semble indiquer
que la catégorie est bien une entité décomposable.

Dire cela, cependant, ne nous meéne pas tres loin. Cette conclusion signale
tout au plus sur quel numéro placer nos jetons. Car en méme temps, elle souléve
de nouveaux problémes, premiérement celui, éternel et omni-présent, du
réductionnisme, ce probleme que Piaget caractérise comme « le premier
probléme dominant les grandes orientations théoriques » dans les sciences de
I’homme (1972:106). A la suite de Guye, Piaget le résume de la maniere
suivante : « la question est d’établir si les mécanismes d’échelle supérieure sont
réductibles a ceux d’échelle inférieure ou si les premiers sont simplement
irréductibles, ou encore s’il existe entre eux quelque relation intelligible »
(1972:107).

Il est clair que la question de I’éventuelle binarité de la langue s’inscrit dans
cette problématique du réductionnisme. Plus concretement, elle peut étre
précisée par la question suivante : « Sous quelle(s) forme(s) sont stockées les
informations spécifiques qui viennent se constituer en catégories? ». En effet,
méme s’il est vrai que le cerveau décompose en éléments toute catégorie, il est
loin d’étre slir que que ces éléments soient d’ordre linguistique. Le probleme
fondamental, encore une fois, est celui des niveaux. A quel niveau du traitement
des informations dans le cerveau se situe ou apparait un systéme ou une
organisation qui ont des traits ou un caractére qu’on pourrait décrire dans des
termes linguistiques?

Pour sortir du cercle tautologique indissociable de [D’entreprise
lexicographique, R. Martin a proposé de postuler I’existence de vocables
primitifs, qu’il appelle noémes, & partir desquels on pourrait construire un
lexique non-tautologique (1992:96)*. Peut-on imaginer quelque chose
d’analogue en ce qui concerne les catégories? Plus précisément, que les
parcelles d’informations qui viennent se constituter en catégories sont des
noyaux sémantiques de 1’ordre des noemes?

* C’est également le projet de Wierzbicka : « It is only by decomposing complex meanings
into components which can be regarded as self-explanatory that any true understanding can
ever be achieved » (1993:26). Selon Wierzbicka, ces primitifs sémantiques et lexicaux
doivent étre universels pour pouvoir servir de base & un métalangage sémantique viable.

241



Cela semble une possibilité. Le probléme est cependant de savoir dans quel
langage et a quel niveau décrire ces noeémes. Si on les décrit dans dans des
termes non-linguistiques, par exemple comme un réseau complexe de signaux
binaires, le risque de tautologie est évité. En revanche, le probléme du
réductionnisme se pose alors de maniere aigu. En effet, méme si nous arrivions
a démonter le réseau entier des milliards et des milliards des bits qui sont
activés pour nous fournir une pomme communicable et pensable, cela ne
constitue pas nécessairement une explication du sens du mot pomme. C’est la
tout le probleme. Une chose est d’expliquer physiquement ou physiolo-
giquement comment nous pouvons construire, représenter ou stocker une
catégorie, une autre est d’expliquer comment celle-ci acquiert du sens.

On est donc naturellement amené & se demander si les parcelles
d’informations qui viennent se constituer en pomme ne doivent pas aussi €tre
décrites dans un langage sémantique, c’est-a-dire dans les termes d’un langage
méta-linguistique. Malheureusement, cette solution nous confronte a un autre
probléme bien connu dans I’épistémologie des sciences du langage, a savoir le
fait que ces termes méta-linguistiques, a leur tour, ne seraient rien d’autre que
des catégories signifiantes. Cela nous laisserait donc avec une régression infinie
sur les bras. Cela parait également vrai des noémes de Martin, du moins si ceux-
ci sont nommeés ou décrits par des termes qui ont du sens. Comme le remarque
Wierzbicka :

In the modern linguistic literature, attempts have often been made to
represent meaning in terms of various artificial symbols, features, markers
and the like. I believe that such attemps are fundamentally misconceived
because all artificial symbols have to be explained, and to explain them we
need other symbols, and so on — until we reach the level of symbols
which are self-explanatory. (1993:35)’.

Autrement dit, a moins d’accepter axiomatiquement — et sans doute
axiologiquement — la validité de certains concepts sémantiques de base — le
paradoxe et le cercle vicieux nous menace toujours. Faut-il donc mordre dans la
pomme du réductionnisme (et risquer de subir 1I’anathéme de bon nombre de

* La solution de Grize, qui est de faire relever les notions primitives de la pensée, plutdt que
du langage, présentent des avantages certains. « L’important pour nous », écrit-il, « est de
noter que les notions primitives relevent de la pensée et ne se situent pas encore au plan du
langage. » (1990:67). Mais comme le constate tout de suite Grize : « Ceci ne manque pas de
poser un probleme pratique puisque, & proprement parler, une notion est indicible, la dire
c’est déja se mettre au plan du langage » (ibidem ; c’est moi qui souligne).

242



linguistes)? Devons-nous, pour ne pas tomber dans la régression infinie ou dans
la tautologie, essayer de réduire la pomme a des signaux électriques ou
chimiques dans le cerveau, ou a des assemblages de ces signaux, donc a
quelque chose qui pourrait bien étre un systéme d’oppositions binaires, sans
nous occuper de la question du sens? A ce faire, évidemment, on risque d’avoir
a tirer la conclusion non seulement que la sémantique n’a pas de spécificité
propre comme science, mais également que le cerveau a des affinités profondes
avec ’ordinateur, seulement avec une capacité de traitement d’information
supérieure a n’importe quelle machine existante ou projetée.

Le choix n’est pas évident. Ce que I’on ne pourra plus faire, en tout cas, c’est
de maintenir colite que cofite le postulat de la spécificité de 1’objet d’étude telle
que celui-ci a été délimité et identifié par les théories déja canonisées. Apres
tout, une révision importante des présuppositions théoriques rendue
éventuellement nécessaire par les résultats dans d’autres sciences apparentées
doit également avoir des conséquences pour la délimitation et I’identification de
I’objet d’étude®.

Prenons encore un exemple quelque peu hypothétique : dans I’état actuel des
recherches sur le cerveau, on croit savoir qu’il y a dans le cerveau aussi bien un
« centre » privilégié pour le traitement des informations phonologiques qu’un
« centre » ou est traité le sens (voir Temple, 1993). En revanche, on n’a pas
encore trouvé de centre spécifiquement syntaxique, ou serait réglé typiquement
les problémes de 1’ordre des mots. De la méme maniere, 1’échec relatif des
théories de I’'intelligence artificielle basées sur la codification formelle des
regles symboliques semblent indiquer que la cognition linguistique n’est pas, du
moins pas principalement, une question d’application des régles (voir Dreyfus,
1992:1x-1i1). Si ces « découvertes » se trouvaient vérifiées de maniere siire, cela
pourrait étre un argument contre les théories qui voient dans la syntaxe un
systeme formel et abstrait, constitué uniquement de représentations
symboliques et des regles calculables opérant sur celles-ci. Autrement dit, la
spécificité de la linguistique en tant que telle ne serait pas menacée, seulement
sa composante syntaxique. Une telle découverte pourrait également servir
d’argument pour les théories qui tentent d’expliquer la syntaxe par la
sémantique ou par d’autres modeles.

D’une maniere analogique, on peut se poser la question de I’importance pour
la linguistique des découvertes qui ont été effectuées quant aux roles respectifs

¢ A cela s’ajoute le fait, souligné par Vion, que « méme a I’époque du structuralisme ou du
générativisme, alors que la linguistique semblait jouer dans I’autonomie et I’immanence,
I’influence des autres disciplines n’a jamais cessé de se faire sentir » (1992:16).

243



des deux hemispheres gauche et droite du cerveau. Voici comment Temple
décrit leur fonctions respectives :

The right hemisphere is also able to make non-literal interpretations of
language which may be important in the comprehension of sarcasm and
metaphor. Patients with right-hemisphere damage tend to make more literal
interpretations of language and display subtle disorders of communication.
It has also been suggested that the right hemisphere may play a crucial role
in providing the appropriate emotional intonation contours to language.
Patients with right-hemisphere damage are sometimes described as having
rather flat, uninteresting speech. The right hemisphere may also aid in
providing the general environment in which the language is to be uttered.
(1993:98; c’est moi qui souligne).

L’hémisphere gauche s’occupe au contraire du lexique et de la phonologie. Il
ressort également de 1’exposé de Temple qu’il semble y avoir un noyau dur
d’ordre sémantique, régi par I’hémisphere gauche du cerveau, qui fait preuve
d’une grande résistance aux troubles les plus divers.

Ces données semblent donc indiquer que la sémantique (Ile domaine du « sens
littéral » et du sens lexical) a bien une spécificité qui lui est propre au niveau
neuro-physiologique. Si cela est vrai, ce serait, me semble-t-il, un argument
d’un certain poids dans les vives discussions en linguistique sur 1’autonomie de
la sémantique — et sur la stabilité du sens — par rapport a la pragmatique
d’une part, et par rapport au relativisme et le subjectivisme sémantiques d’autre
part (voir, entre autres, Armengaud,1985 ; Leech, 1974 : 319:341).

Cependant, il faut insister sur le statut précaire de ce genre de conclusions
qui, a vrai dire, ne sont fondées que sur de simples analogies trés générales. A
cela s’ajoute un probléme plus fondamental, a savoir celui de la distinction
entre I’épistémologie et 1’ontologie. C’est ainsi qu’il faut toujours se garder de
voir dans un échec descriptif de la science la preuve de la non-existence d’un
phénomene ou d’une entité. En d’autres termes, ce n’est pas, par exemple, parce
qu’on n’a pas encore localisé un centre cérébral voué au traitement de la
syntaxe qu’il n’y en a pas.

Que dire maintenant d’une autre variante du réductionnisme qui est plus proche

du probleme de la binarité, plus précisément celle qui voit dans la langue un

systeme de traitement informatique du méme genre que celui de I’ordinateur?
D’abord quelques remarques générales. Premiérement, il faut insister sur le

244



fait qu’on est toujours tres loin de pouvoir reproduire de la langue naturelle (et
encore moins /a langue naturelle) a I’aide d’opérations binaires. Deuxiémement,
il est clair que les oppositions apparemment binaires de la langue naturelle, par
exemple les couples antonymiques, ne correspondent pas a une opposition
binaire simple d’ordre neurophysiologique. Autrement dit, méme si le résultat,
au niveau superficiel de la langue naturelle, est binaire, cette binarité ne dérive
pas de deux seuls bits opposés au niveau neurobiologique. C’est donc dire que
la binarité linguistique, les oppositions et les contrastes, sont eux aussi
construits a partir d’un grand nombre d’opérations dans le cerveau. Cela
signifie a son tour que méme si la langue — et d’ailleurs la conscience — peut
étre produit sur la base d’un systeme binaire — toute réduction explicative de la
langue a ce systéme binaire sera extrémement complexe et devra se frayer un
chemin a travers de multiples niveaux de complexité difficilement extricables.

D’un autre c6té, on ne pourra guere refuser a la binarité apparente et
superficielle quelque fondation d’ordre neuro-physiologique ou bio-chimique.
D’apres Piaget, par exemple, « de méme qu’il existe des 'nombres naturels’ en
jeu dans la numérotation préscientifique et dont I’arithmétique a ensuite fait la
théorie en les dépassant largement, de méme il existe ainsi des structures
logiques naturelles (classifications, sériations, correspondances, etc.) qui
construit et utilise le sujet en ses activités spontanées et qu’utilise le logicien
lui-méme en son travail de formalisation » (1970:100). Piaget va méme jusqu’a
prétendre qu’on peut faire remonter cette logique naturelle jusqu’aux
coordinations nerveuses :

McCulloch et Pitts ont montré, en effet, qu’il y a isomorphisme entre les
opérateurs intervenant dans les différentes formes de connexions
neuroniques et les foncteurs de la logique des propositions (réseau
booléen) et ce fait fondamental indique que si les structures logiques sont
le produit de constructions progressives, se réorganisant et se poursuivant
de palier en palier jusqu’a celui de la formalisation elle-mé&me, ces
constructions, sans étre préformées puisqu’elles sont de plus en plus
riches, remontent jusqu’aux coordinations nerveuses et sensori-motrices
elles-mémes » (1970: 101).

Si cette hypothése pouvait avoir une certaine plausibilité en 1972, peu de
chercheurs seraient préts a y souscrire de nos jours. En effet, la recherche
moderne a montré d’une part I’énorme complexité des structures neuronales,
d’autre part que la théorie du seuil de déclenchement des signaux électriques,

245



c’est-a-dire 1’hypothése selon laquelle les signaux électriques sont
effectivement binaires, doit €tre sujette a caution. Malgré cela, on doit admettre
avec Piaget qu’il est difficile de s’imaginer que la logique — tout comme les
mathématiques ou d’autres systeémes axiomatiques d’ordre formels — soient
entierement coupés de la réalité neuro-physiologiques de I’homme. Mais dire
que nous avons la capacité de créer de tels systemes n’a pas pour corollaire que
le monde dans sa totalité est organisé de la méme maniere. Au sujet du statut
des mathématiques et leur rapport avec le monde réel, Kgppe remarque fort
justement : « Etant donné qu’on peut construire un systéme axiomatique qui
obéit a la loi de la commutation, et un autre systéme axiomatique qui ne le fait
pas, comment peut-on croire que les mathématiques comme totalité constituent
un systéme cohérent et transcendant de I’univers au statut presque divin »

(1990:419).

Lorsqu’on parle de binarité, il faut souligner que le concept pur de 1’opposition
binaire, ainsi que sa réalisation concrete dans un ordinateur, s’oppose
absolument au concept également pur de continuum. Dans leurs définitions
strictes, il ne peut y avoir & la fois continuum et opposition binaire.

Quelle est cependant la pertinence pratique de cette derniere distinction
cependant? En effet, dans la pratique et apparemment, une structure et un
réseau binaires peuvent parfaitement reproduire 1’illusion d’un continuum. En
témoignent entre autres les graphiques sur I’écran d’un ordinateur. A I’ceil nu,
nous n’avons aucun moyen de déjouer les ruses pointilleuses de 1’ordinateur
lorsqu’il présente une ligne courbe ou un cercle parfait. Au niveau de notre
perception donc, le fait que I’ordinateur fonctionne par oppositions binaires, ol
il n’y a en principe ni de catégorie « peut-€tre » ni de continuum parfait,
n’empéche pas 1’ordinateur de rivaliser avec le cerveau. On doit noter aussi que
I’ ordinateur, a partir de son systeme binaire, n’a aucune difficulté a manier la
catégorie du probable a 1’aide du calcul statistique, ni d’ailleurs celle de
I’approximation mathématique par le calcul différentiel. L’ordinateur peut
également travailler en trois dimensions et il peut suivre des régles treés
complexes ce qui lui permet en principe de produire une syntaxe du genre
chomskyien. I n’aurait non plus aucune difficulté a reproduire une grammaire
distributionnelle a la facon de Harris ol la syntaxe est vue comme un modele
mathématique du traitement de 1’information.

Il ne faut donc pas sous-estimer les capacités potentielles de 1’ordinateur de
produire des éléments qui font partie de la langue naturelle ou de notre
description de celle-ci. Comme le dit Sfez encore :

246



Je ne peux en aucun cas partager la colére de Neuman contre 1’ordinateur
binaire, qui empécherait toute pensée dialectique, car il confond ici le
langage digital interne a 1’ordinateur (et d’ailleurs provisoire) avec le
langage ordinatique qui s’enrichit tous les jours. Je ne peux pas plus, et en
aucun cas, accepter 1’idée, aujourd’hui refusée par tous les spécialistes, que
I’ordinateur n’est que calculs appliquant un programme humain qui leur
est imposé de I’extérieur : idée inadéquate, vraie et fausse en méme temps,
car 1’ordinateur, sans pour autant ”penser” comme le croient quelques
esprits primaires, s’engage en des circuits imprévisibles, souvent
aléatoires. » (1992:165).

Selon Sfez, le vrai probleme est ailleurs, plus précisément dans les prétentions
de la science cognitive, partant de la métaphore totalitaire du cerveau comme un
ordinateur, de « se substituer a toutes les autres, a toutes les épistémologies »
(idem.).

A ces prétentions, Sfez oppose, entre autres, la langue naturelle ordinaire :
« Il est, en effet, curieux (et malicieux) de constater que, si quelque chose fait
obstacle a I’entreprise du langage artificiel, c’est bien la conversation ordinaire,
avec ses allers et retours, ses liaisons omises, ses cog-a-1’4ne, hiatus et lapsus, et
la charge d’implicite qu’elle transporte. [...] ce qui reste inatteignable, c’est bien
cette errance du sens et son vague, qui flotte et hésite, et qui exige
Iinterprétation. » (idem, p. 447). Ces caractéristiques de la langue naturelle qui
échappent non seulement a la codification par les programmeurs humains, mais
également a la pensée binaire ou logique en général peuvent effectivement étre
invoquées comme un argument contre la validité de la métaphore du cerveau
comme un ordinateur. A cela s’ajoute les arguments invoqués entre autres par
Dreyfus & la lumiére des échecs des tentatives de produire de I’intelligence
artificielle. Plus précisément, il semblerait qu’il y a au moins deux problémes
qui font obstacle a la possibilité de 1’ordinateur de produire de la langue
naturelle : la catégorisation et la pertinence (voir Dreyfus, 1992 p. xxxvii-xliii)'.

En fait, les arguments ne manquent pas pour réfuter les théories qui font de
I’ordinateur un modele primitif mais analogue du cerveau humain. En
particulier, il y a cette difficulté fondamentale qui réside dans le fait que tous les
stimuli dont doit se servir I’ordinateur dans son apprentissage (en supposant
qu’il peut rivaliser avec les capacités d’apprentissage de 1’homme, ce qui

7 Cet échec, notons-le en passant, pourrait avoir des conséquences pour les théories
linguistiques de la catégorisation déja discutées.

247



justement fait probleme pour I’instant) doivent lui étre fournis de 1’extérieur.
Cela signifie, du moins si I’intelligence de 1’ordinateur doit rivaliser avec celle
d’un homme, que quelqu’un doit pouvoir lui fournir tous les stimuli que regoit
un homme sinon pendant toute sa vie, mettons au moins jusqu’al’dge de vingt
ans. Cela a son tour présuppose que quelqu’un peut connaitre parfaitement et
dans ses moindres détails 1’ensemble des stimuli que recoit un autre étre
humain. Cela, évidemment, n’est pas possible. Il n’est pas non plus faisable, par
simple manque de temps, que le programmeur lui-méme fournisse a
I’ordinateur les stimuli qu’il a lui-méme recus au cours de sa vie.

Cependant, il faut reconnaitre que ces arguments sont surtout fondés sur les
difficultés actuelles de reproduire la langue naturelle dans un ordinateur et ne
prouve donc pas de maniére définitive que 1’organisation de la langue naturelle
n’est pas, au fond, d’ordre binaire. Entre autres, la théorie des neural networks,
qui a remplacé en grande partie celle de I’intelligence artificielle classique, cette
derniére fondée sur la codification sérielle des régles symboliques et formelles,
semble toujours faire des progres. On ne peut donc pas exclure que 1’échec de
I’IA classique était dli en premier lieu a une théorie déficiente de 1’organisation
de la cognition & des niveaux nettement supérieurs au systeme binaire en tant
que tel.

Si d’abord nous tournons notre attention vers la langue au niveau
« superficiel », il doit étre évident qu’elle n’est pas organisée d’une maniere
uniquement binaire. On peut facilement trouver des exemples qui vont dans le
sens contraire de la binarité, et cela a tout niveau de la langue, qu’il soit
phonétique, syntaxique, sémantique ou pragmatique. D’un autre coté, il est
également vrai que le propre de la langue consiste en un découpage en unités
aussi bien des signifiants que des signifiés. Autrement dit, la notion méme de
langue, qu’il s’agisse d’une langue naturelle ou une langue artificielle, s’oppose
a la notion du continuum.

C’est ce dernier fait, on le sait, qui est a la base de la linguistique
différentielle d’inspiration saussurienne. Celle-ci, on le sait aussi, a posé
I’opposition binaire entre semes comme le principe fondamental — et parfois
unique — de I’organisation interne de la langue (sinon, justement, de la parole).
Depuis ses origines, la linguistique saussurienne — et avec elle le principe de la
binarité — a beaucoup évolué. Aujourd’hui, peu de linguistes seraient préts a
soutenir I'idée que le phénomeéne linguistique peut étre réduit a2 un systéme
unique de différences formelles (méme s’il reste des divergences en ce qui
concerne le degré de systématicité formelle de la langue). Nous pouvons citer a

248



ce propos Mahmoudian :

Reducing this herarchy of meaning phenomena to a binary opposition is
obviously an oversimplification. [...] Meaning phenomena cannot be
subject to a binary selection which opposes relevant and nonrelevant
features, but are part of a multiple graded hierarchy based on their
interdependance of contextual, situational, mental, and social factors
(1993:113).

Avant lui, Fuchs, dans son examen de la pertinence éventuelle de la logique
pour I’analyse de la paraphrase, est arrivé a une conclusion similaire :

Toutefois, les difficultés de fait rencontrées pour classer les termes comme
contraires ou contradictoires (difficultés dont témoignent les divergences
dans les analyses d’exemples concrets) amenent a s’interroger sur le lieu
d’application (a des concepts ou a des signifiés?) et sur la mode d’existence
(en langue ou en parole) de telles oppositions logiques. (1980:69 ;
rappelons aussi les propos de Tamba-Mescz ci-dessus).

La premiere constatation, qui a pour elle le poids de 1’évidence immédiate, est
donc qu’on ne peut dire que la langue, ni au niveau de sa structuration
superficielle (parole, performance, etc.), ni au niveau de sa structuration interne
(langue, compétence, etc.) est organisée d’une maniere entiérement binaire. La
remarque de Lyons n’exprimerait donc qu’une tendance. C’est également la
conclusion a laquelle arrive Leech : « Language provides the means for multi-
valued thinking as well as two-valued thinking, and all that can be said is that
language strongly predisposes us to make binary distinctions, and so to impose
a simplistic structure on our experiences » (1974:33).

Cependant, dire que la langue est « partiellement » binaire ou que nous avons
« tendance » a la penser binairement laisse bien des questions en suspens. La
remarque de Lyons appelle tout de suite cet autre question : « Tendance par
rapport a quoi? ». Est-il vrai, au niveau descriptif, que la tendance a penser par
contraires ou par oppositions est particulierement marquée. Avons-nous, par
exemple, une tendance plus marquée a parler en termes d’oppositions qu’en
termes d’indécision, d’indétermination, de doute ou de continuum? Ainsi
formulée, c’est-a-dire comme une question qui porte sur la langue dans sa
totalité, cela semble &tre une question sans réponse. Tout ce qu’on peut dire,
avec Lyons, c’est que 1’on est « frappé » par le grand nombre de distinctions

249



oppositionnelles, binaires ou contraires dans le métalangage servant a décrire et
a expliquer la langue. En voici quelques exemples de toutes sortes, tirés comme
il se doit des distinctions faites au sujet de différents types de sens :

sens propre — sens figuré

sens absolu — sens relatif

sens extensionnel — sens intentionnel
sens référentiel — sens non-référentiel
sens concret — sens abstrait

sens synonymique — sens antonymique
sens dénotatif — sens connotatif

sens lexical — sens métaphorique

sens étymologique — sens actuel

sens variable — sens invariable

sens conventionnel — sens situationnel
sens en langue — sens en emploi

sens analytique — sens synthétique
sens actuel — sens virtuel

sens cofifié — sens non-codifié

A la vue de cette multitude de distinctions, on doit se demander dans quelle
mesure ces oppositions traduisent des différences oppositionnelles qui existent
« réellement » dans la langue naturelle. Autrement dit, dans quelle mesure
décrivent-elles la réalité linguistique? Cela n’est pas une question facile. Au
contraire, le probléme crucial de toute analyse ou explication linguistique est de
déterminer en quoi consiste précisément la réalité linguistique. C’est la rien de
moins que /e probleme €pistémologique de la linguistique.

Dans certains cas, cette question ne semble pas poser trop de probleémes.
Qu’il existe dans la langue — et dans notre conscience — une catégorie
(concept, idée, notion, etc.) qui est celle du nombre ou de la quantification ne
peut guere étre remis en doute, mé€me si les avis peuvent différer quant a sa
traduction superficielle ou profonde en termes linguistiques concretes. De la
méme maniere, certaines notions du temps, tels le passé et le présent, semblent
tellement évidents que nous n’éprouvons aucun besoin de remettre en question
leur termes méta-linguistiques correspondants.

Sur quoi, cependant, est fondée notre conviction qu’il s’agit ici d’une réalité
linguistique? La seule réponse semble étre « sur notre compréhension ». C’est
parce que nous comprenons immédiatement le sens des termes comme

250



« nombre » ou « présent » que nous y voyons des descriptions vraies et
adéquates de quelque chose qui a une existence réelle. On peut dire que la
validité des termes méta-linguistiques est confirmée par notre expérience
immédiate de leur sens. Ou encore que ces termes décrivent quelque chose de
reconnaissable dont nous avons, vaguement, intuitivement ou explicitement,
conscience.

Mais il n’est pas nécessaire de chercher longtemps pour trouver des termes
méta-linguistiques qui ne correspondent pas a quelque intuition ou conscience
immédiate de la réalité linguistique. Pour s’en convaincre, il suffit de penser
aux difficultés qu’ont la plupart des locuteurs « ordinaires » avec I’analyse
pourtant traditionnelle de la langue en « parties du discours ». En dépit du fait
que les parties du discours sont enseignées a I’école, et encore répétées au cours
de I’apprentissage des langues étrangeres, elles n’acquierent qu’un statut tres
précaire dans la langue naturelle. On pourrait dire qu’il y a un écart entre notre
expérience immédiate et vécue de la langue et notre compréhension de certains
termes qui tentent de décrire celle-ci. C’est sans doute cet écart entre notre
compréhension immédiate, intuitive et « naturelle » de la réalité linguistique et
nos difficultés a reconnaitre, consciemment ou intuitivement, la réalité derriere
beaucoup de ces termes méta-lingustiques qui expliquent, entre autres, pourquoi
« la grammaire » reste un élément problématique et controversé dans
I’ apprentissage de la langue. Si, a la rigueur, la plupart des gens peuvent définir
et identifier un verbe et un nom, les difficultés surgissent deés qu’on commence
a parler d’un adverbe ou d’un complément prépositionnel. Evidemment, ces
difficultés se transforment en incompréhension totale face au calcul logique des
propositions ou face a la sémantique véri-conditionnelle lorsqu’ils sont
appliqués aux langues naturelles.

Est-ce donc dire que la sémantique véri-conditionnelle, pour ne citer que
celle-1a, ne décrit pas la réalité linguistique de la langue naturelle, c’est-a-dire
qu’elle ne décrit rien qui aurait une existence réelle dans la conscience humaine,
ou que, plus fondamentalement, la validité de tout métalangage d’ordre
sémantique doit &tre jugée d’apres les criteres d’acceptabilité sémantique de la
langue naturelle? La plupart des linguistes, certainement, répondraient & cette
question par un non a la fois catégorique et — peut étre — indigné. Il
n’empéche que la question me semble d’une importance capitale dans
I’épistémologie de la linguistique, en particulier dans le domaine du sens.

En effet, si ’on admet que le mode d’existence du sens est d’ordre
intersubjectif, c’est-a-dire que le sens pour étre doit étre commun, il semble en
découler que les termes méta-sémantiques doivent décrire ou traduire ce sens

251



tel que nous le comprenons. Autrement dit, en dehors du sens commun produit
et compris dans la langue naturelle, il n’y a pas de sens. Si cela est vrai, la
conséquence semble étre que le seul test véritable de la pertinence des langages
méta-linguistiques est la compréhension du sens dans la langue naturelle.

Dans son livre sur le métalangage de la langue naturelle, Rey-Debove
constate que « la vérité en linguistique est remplacée par 1’acceptabilité »
(1978:8). Comme elle le dit d’une maniére plus précise :

Si I’on a pu formaliser une description du langage et que cette
formalisation dépend fondamentalement de I’acceptabilité des phrases a
décrire, sur laquelle les linguistes peuvent se mettre d’accord, on ne pourra
formaliser le métalangage que lorsqu’on aura, de la méme fagon, une idée
de I’acceptabilité des phrases métalinguistiques a décrire » (1978:9).

En d’autres mots, c’est la compréhension méme des termes méta-
linguistiques qui fait probleme. On pourrait dire, ou bien que ces termes n’ont
pas (encore) été€ sémantiquement codés, ou bien qu’il ne s’est pas développé
d’accord intersubjectif au sujet de leur sens, ou bien encore qu’ils ne sont pas
immédiatement compréhensibles. C’est bien siir 1a ou est le probleme. Car si
on ne peut pas « vraiment » comprendre certains termes ou distinctions méta-
linguistiques, comment alors décider de leur validité?

Ce point a été fait par Schaff dans sa discussion des fondements de la
sémantique logique : « Les langages artificiels sont toujours construits sur la
base des langues naturelles et ne sont compréhensibles et pensables que sur
cette base. [...] de toute facon, nous les traduisons en langues naturelles »
(1974:99). Dans un autre contexte, celui de la quantification logique, Kleiber
remarque de méme : « La constatation peut paraitre triviale : dans les langues
naturelles, il n’existe pas de x ; on ne peut parler avec des variables logiques
sans signification. [...] le langage naturel ne dispose pas d’expressions qui
correspondent exactement aux variables de la logique » (1981:80-81). Dans le
méme ordre de pensée, Mahmoudian nous avertit des risques courus a ne pas
vérifier la pertinence et 1’adéquation du langage métalinguistique aupres des
usagers « réels » de la langue : « instead of looking for the speaker’s logic and
conforming to it, the description creates its own logic and molds the structure
accordingly » (1993:108). Fuchs, finalement, nous fournit une autre illustration
du méme probleme :

La méthode couramment utilisée [...] consiste a partir des formules

252



propositionnelles de la logique, et a les illustrer par des phrases du langage.
[...] De telles phrases apparaissent comme des illustrations maladroites, au
statut hybride mi-logique mi-linguistique : ce ne sont pas de véritables
énoncés réellement attestables (et c’est le cas, remarquons-le, de bien des
“exemples” de logiciens). Pour en effacer le coté artificiel, on opere alors
presque toujours un certain nombre de “coups de pouce” [...] qui visent
toujours a rétablir les véritables structures des énoncés de la langue par-
dela le carcan de la stricte ossature logique » (1980:63)%.

Considérons un des couples binaires cités ci-dessus : sens concret/sens abstrait.
Comment décider de la validité descriptive de cette distinction autrement qu’en
soutenant qu’elle correspond ou rend compte d’une distinction « réellement »
existante et employée dans la langue naturelle? Cela n’implique pas
nécessairement que le locuteur « ordinaire » fasse explicitement et
consciemment usage des termes mémes de sens concret et sens abstrait. Mais
cela doit impliquer que la distinction entre concret et abstrait, comme
catégories ou concepts, a un mode d’existence dans la conscience du locuteur,
c’est-a-dire que cette distinction est compréhensible.

Il peut paraitre singulier de distinguer ainsi entre la conscience que nous
avons de la langue et la langue elle-méme. Cependant, ce probleme se pose
chaque fois que nous inventons ou réutilisons un terme pour désigner un
phénomeéne dans la langue qui n’est pas immédiatement donné a I’observation,
ou, plutdt, a D’expérience immédiate du sens. Prenons le couple sens
« dénotatif » et sens « connotatif ». Ici, nous avons clairement affaire a des
termes qui ne sont pas utilisés ou compris dans la langue naturelle, a I’exception
peut-&tre de quelques linguistes qui n’arrivent plus a tenir séparés les deux
niveaux. Normalement, personne ne parle « du sens dénotatif », tandis que, par
exemple, on peut entendre « n’importe qui » employer 1’expression « au sens
propre du mot ».

Cet aspect du probleme de 1’adéquation du métalangage peut encore étre
illustré par la discussion menée par Kleiber au sujet de la validité du modele de
catégorisation selon les conditions nécessaires et suffisantes (1990:37-40).

® Thierry, dans Sens et langage, s’exprime dans des termes semblables : « Les tentatives pour
construire une langue formelle et universelle témoignent de cette exigence d’idéalité ; mais,
quels que soient leurs résultats, elles se font a partir de langues existantes, et font ainsi
rebondir la réflexion vers les rapports impliqués dans ces langues, dans le langage commun »
(1983:8). M. Marsonet, dans Science, Reality and Language, constate de méme : « Every
time you try to “squeeze” the commonplace language of physicists or ordinary language
spoken in daily life into first order logic, your move will not work because they — the three
diffrent languages — will not fit (1995:47).

253



Comme le note Kleiber, I’un des reproches souvent adressés a ce modele est le
fait qu’on fasse intervenir dans la définition du sens des éléments qui ne font
partie ni de la connaissance des locuteurs du monde ni de leur intuitition du
sens (notons que Kleiber prend soin de montrer qu’il ne s’agit pas la d’une
implication nécessaire de ce modele). En d’autres mots, une définition du sens
d’un mot de la langue naturelle ne peut pas se faire a partir des criteres
scientifiques ignorés par les locuteurs (par exemple a partir d’une taxinomie
technique tirée de la biologie).

La premiére remarque a propos des termes méta-linguistiques est donc qu’ils
se divisent en deux catégories, ceux qui existent aussi dans la langue naturelle
et ceux qui ne le font pas. Le probléme est de savoir a quoi ces derniers, les
termes purement méta-linguistiques, réferent. Ou, en d’autres termes, de savoir
qui va décider de leur acceptabilité. En effet, si les linguistes peuvent se mettre
d’accord sur le sens des termes comme dénotation ou connotation, est-ce pour
autant la preuve que ces termes décrivent quelque chose ayant une existence
réelle dans la langue naturelle? Sirement pas. La pertinence de cette distinction
doit étre, d’une maniere ou d’une autre, testée contre « la réalité » de la langue
naturelle. Cependant, comment cela est-il possible si les locuteurs « ordinaires »
ne comprennent pas le sens de la distinction? Autrement dit, si, de toute fagon,
nous devons traduire le sens métalinguistique dans les termes de la langue
naturelle pour pouvoir tester la validité de ces termes, en quoi réside alors leur
utilité?’

C’est une banalité que de rappeler que le langage scientifique tend vers
I’univocité, en premier lieu pour permettre le contrdle intersubjectif des
expériences et des hypothéses. C’est pourquoi la science écarte la langue
naturelle « ordinaire » comme outil de communication des savoirs scientifiques,
cette langue étant considérée comme trop vague, polysémique, ambigiie, etc.
Comme le dit encore Boudon : « En termes plus simples, on exige généralement

* En ce sens, Leech souligne avec raison : « A second reason is to do with accessibility to
intuition : if we want to check our basic statements against the intuitions of other speakers
(particularly those who are not logicians), to reduce statements about synonymy,
contradiction, etc., to more complicated statements about entailment is to replace something
which the ordinary language user can understand and react to by something which is more
obscure » [...] If the results are to be truly representative of a linguistic community, such
tests have to be presented in a way that can be understood by people with no technical
knowledge of the language » (1990: 78 et 81). Certes, on peut considérer comme évident que
le locuteur ordinaire doit comprendre le sens des phrases ou des mots qui lui sont soumis
pour corroborer les hypotheses des chercheurs. Cependant, il faut bien préciser qu’il ne s’agit
pas la seulement d’une exigence méthodologique, mais d’une exigence épistémologique et
ontologique fondamentale.

254



des concepts qui recoivent droit de cité dans le discours scientifique, qu’ils
soient définis ou définissables. Méme si un terme provient du langage
« ordinaire », on exige en général, avant de l’accepter dans le langage
scientifique, qu’il fasse preuve de sa capacité a appartenir au type non
polythétique [ces mots qu’évoque Wittgensten et dont le sens est déterminé par
I’air de famille qui lie leurs divers usages] » (1991:328).

Le vrai probléme, c’est que I'univocité des termes scientifiques jure avec la
polysémie inhérente a la langue naturelle. Dans un autre contexte, celui de la
paraphrase logique de la langue naturelle, Fuchs écrit :

Pour en revenir a 1’idéal logique de bi-univocité, force est de reconnaitre
que cet idéal semble assez pres d’€tre atteint dans certains fonctionnements
langagiers discursifs comme, par exemple, dans les discours scientifiques :
ce n’est pas un hasard si c’est précisément a ce type de discours que se sont
attaqués les logiciens, les spécialistes de traitement automatique des textes,
et certains linguistes partis de 1’analyse du discours. Mais ce
fonctionnement discursif ne saurait étre considéré comme représentatif des
complexités sémantiques du langage “ordinaire” : il constitue, ainsi que le
dit F. Francois, 'une des deux pdles extrémes entre lesquels oscille le
fonctionnement sémantique du langage — [’autre pdle étant celui que,
faute d’un meilleur terme, il appelle “poétique”. (1980:105-6).

Sinha, s’appuyant sur Johnson, est arrivé a la méme conclusion :

Necessary, however, as formalization may be, it is neither the sole goal and
imperative for human sciences, nor does it of itself provide solutions to the
fundamental epistemological problems which beset the human sciences.
Indeed, I would claim that the virtually exclusive preoccupation with
formalization in recent years, in linguistics and in ”classical” cognitive
science, has been a source of weakness rather than strength, and has led to
widespread underestimation, if not outright denial, of the depth of the
crisis in the theory of meaning” identified by Johnson (1987). (1993:228).

Grize, nous I’avons déja vu, ne dit pas autre chose, seulement plus
concretement, dans Logique et langage (1990). Prenons trois exemples parmi
tous ceux examinés par Grize pour « repenser » le probleme des rapports entre
la logique mathématique et la logique de la langue naturelle.

D’abord, Grize montre que la langue naturelle, a la différence de la logique

255



mathématique, est polyopérationnelle, c’est-a-dire que la langue naturelle peut
avoir plus d’un effet a la fois. Grize écrit:

Dans le domaine logico-mathématique, une opération fait une chose a la
fois. Si j’écris 3x2, je distingue deux opérations, I’une d’élévation au carré
et I’autre de multiplication. Mais en langue, il semble que de nombreuses
opérations conduisent a un résultat complexe en ce sens qu’il ne peut étre
décomposé que par analyse. (1990:70).

Deuxiemement, Grize constate que « les raisonnements formels se déroulent
toujours hors-situation » (1990:55), ce qui est loin d’étre le cas dans la langue
naturelle.

Finalement, on peut parler d’une différence qualitative, voire d’une
différence absolue, entre les deux types de langages étant donné que « la
logique ne prend pas le temps en considération, la langue oui. » (1990:74)".

Déja, ces trois différences cruciales, qui sont loin d’épuiser toutes les
différences réelles et constatées entre la logique mathématique et la langue
naturelle, doivent nous amener a remettre en question la validité scientifique
d’un métalangage logique dans la description du sens de la langue naturelle. En
effet, ¢’est précisément ici qu’on peut situer le probléme épistémologique qui
nous occupe : la logique mathématique et formelle — qui sert de base a
I’entreprise scientifique en général — peut-elle également servir de
métalangage scientifique pour la sémantique, c’est-a-dire pour la science qui a
pour objet de connaissance le sens de ce langage ordinaire qui de toute évidence
n’obéit pas aux regles de la logique formelle? Ne faut-il pas au contraire
affirmer que le métalangage scientifique de la sémantique, pour étre adéquat,
doit nécessairement se départir de la logique formelle et par 1a des oppositions
binaires? A force de vouloir imposer a la sémantique une logique et une
cohérence qui ne sont pas celles de son objet d’étude, ne court-on pas le danger
contre lequel nous avertit Mahmoudian : « instead of looking for the speaker’s
logic and conforming to it, the description creates its own logic and moulds the
structure of the language accordingly » (1993:108). Ou comme le dit Thom, cité

" Ce fait, a savoir que la logique formelle ne connait pas le facteur « temps », doit étre décisif
lorsqu’il s’agit d’évaluer I’applicabilité de la logique formelle pour 1’analyse du sens. Par
exemple, le fait qu’un sens peut changer a travers I’histoire, voire qu’il peut disparaitre ou se
transformer en son opposé, montre que, par exemple, la loi du tiers exclus n’est pas un
contrainte réglant les affaires dans le monde du sens de la langue naturelle. Dans la langue
naturelle, en effet, un p peut, avec le passage du temps, devenir un -p ; dans la logique
formelle, un p doit rester un p.

256



par Grize : « En voulant attacher un sens a toutes les expressions construites, en
langage ordinaire, par le formalisme booléen, le logicien procéde a une
reconstruction de 'univers a la fois fantdmatique et délirante » (Thom
1970:235)". Le cas échéant, plutdt que de décrire certains aspects du sens par
des couples contrastives ou contraires, comme ceux cités ci-dessus, ne vaudrait-
il pas mieux essayer de trouver un langage scientifique qui exprime lui-méme
des gradations, des variations et des approximations?'

Prenons un exemple pour illustrer en quoi consiste plus précisément le
probléme. Dans un travail sur la place et le sens de 1’adjectif épithete en
francgais, j’ai été amené a formuler une hypothése fondée sur I’extension propre
de I’adjectif lui-méme : plus I’extension propre de I’adjectif est grande, plus
I’antéposition est probable (Larsson, 1994). Cette hypothese a été testée sur les
données existantes en appréciant la compatibilité entre le sens général des
adjectifs particuliers et leur taux d’antéposition respectif. Dans la mesure ou
mon hypothése semblait effectivement compatible avec la plupart des données,
je me suis permis de tirer la conclusion que I’extension propre de 1’adjectif est
« réellement » un facteur qui a une influence sur la place de I’adjectif. 1l
n’empéche qu’il reste un probléme fondamental qui est de prouver de maniére
plus conclusive que la notion d’extension, en tant que telle, a une existence
réelle dans la constitution linguistique des locuteurs. Qu’est-ce a dire? Dans ce
cas précis, c’est dire que I’extension de I’adjectif est un concept (notion, idée,
facteur, etc.) qui agit dans la conscience du locuteur lorsque, dans I’espace d’un
millieme d’une seconde, il place I’adjectif avant ou apres le nom.

Certains voudront sans doute argumenter qu’il s’agit d’'un faux probléme
dans la mesure ou il n’est pas nécessaire d’étre conscients de ce que nous
faisons pour utiliser la langue. Au contraire. Nous sommes rarement conscients
de la maniere dont nous produisons et comprenons la langue. C’est 1a I’essence

" Margolis critique séverement, mais légitimement me semble-t-il, I’apriorisme logique dans
la philosophie analytique. Margolis écrit notamment : « That would-be constraints of
consistency and coherence imposed on our theory of the actual world cannot be given logical
priority over our detailed interpretation of the world and our cognitive powers — formalism
is simply pointless, forever generates question-begging “necessities” » (1986:115 ; c’est
I’auteur qui souligne).

? D’une maniére analogue, on se demandera sile métalangage critique le plus adéquat pour
parler de la poésie n’est pas, du moins en partie, un langage a caractere poétique. Non pas,
comme on le dit parfois, parce que la littérature n’est qu’un prétexte pour « faire de la
littérature », mais pour atteindre le degré le plus élevé d’adéquation scientifique par rapport a
I’objet de connaissance. Il est un fait bien connu que certaines méthodes structuralistes,
malgré leur « objectivité », n’arrivent pas a saisir la spécificité de certains textes littéraires
(voir, par exemple, les critiques adressées par Riffaterre a Jakobson et a Levi-Strauss pour
leur « interprétation » des Chats par Baudelaire).

257



méme de cette « transparence du signe » dont parlait Saussure. 11 est donc
parfaitement possible qu’un concept d’extension puisse avoir une existence
réelle dans nos esprits linguistiques sans que nous sachions pour autant le
reconnaitre ou I’identifier.

Cela est indéniablement vrai, du moins si nous pensons a la production du
sens. Le probleme se pose différemment si nous pensons a la compréhension du
sens. Car si nous ne comprenons pas, il n’y a tout simplement pas de sens.
Autrement dit, si nous affirmons que le concept d’extension joue un réle dans la
codification sémantique, nous devons admettre qu’il fait partie, d’une maniere
ou d’une autre, de cette compréhension.

La seule autre possibilité me semble étre de voir dans ’extension un facteur
d’un autre ordre, neurobiologique par exemple, c’est-a-dire d’expliquer son
influence ou son role en des termes non-sémantiques. Cela, évidemment, nous
rameéne au point de départ. Ou bien le concept d’extension est d’ordre
sémantique et par conséquent, d’une maniere ou d’une autre, compréhensible,
ou bien il est un genre de métaphore qui refléte ou traduit une réalité extra-
sémantique, par exemple un réseau tres complexe d’oppositions binaires ou,
pour rester dans la linguistique, un systeme d’unités d’information ordonné
uniquement d’aprés leur probabilité d’occurrence (c’est la théorie de Harris,

1993).

Ou que I’on se tourne, donc, il semble qu’on bute sur des paradoxes. Sil’on fait
appel au méta-langage sémantique et signifiant pour expliquer le sens, on se
heurte a la régression infinie ou a la tautologie. Si on cherche & fonder
directement la notion dv sens lui-méme, on trébuche sur les paradoxes internes
de cette méme notion. La questionner est déja admettre sa réalité. La nier est
présupposer son existence. Si I’on plonge dans les abimes du réductionnisme,
binaire ou autre, on est noyé dans du non-sens. Comme le montre 1’exemple des
couleurs, ni la perception réelle des couleurs, ni un systeme binaire ne peuvent
expliquer notre compréhension des adjectifs des couleurs, méme si, au fond, la
mécanique binaire de 1’ordinateur peut de toute €vidence les produire. Le
probleme fondamental de la sémantique, sinon de la linguistique dans sa
totalité, est donc toujours, dans les termes de Hagege : « On n’échappe pas,
quoi que 1’on prétende, a 1’aporie que produit un fait incontournable : la
linguistique est la seule science actuelle dont 1’objet coincide avec le discours

258



qu’elle tient sur lui » (1986:81)".

Et pourtant, je n’ai aucun doute que la sémantique est une science possible, a
la condition de la fonder uniquement sur notre compréhension intersubjective et
immédiate du sens constitué, c’est-a-dire sur le sens... commun, en précisant
bien que tout sens commun établi peut étre sujet a des révisions. Cela doit
impliquer a son tour que nous pouvons réellement savoir quelque chose, le cas
échéant le sens d’une unité linguistique, sans pour autant pouvoir prouver ou
démontrer qu’il s’agit d’un savoir « vrai ».

Cette conclusion, curieusement, semble étre compatible avec le fameux
théoreme de Godel qui porte sur les possibilités de prouver la vérité des
théorémes dans tout langage d’ordre formel, y compris dans les mathématiques.
Les implications de ce théoréme ont recues quelques interprétations différentes
entre lesquelles je ne saurais trancher. Ici, je fais donc confiance aux exegetes
que je crois étre plus intelligents que moi-méme'.

Dans une interprétation, celle de Hofstadter, le théoréme de Godel montre
que « no axiomatic system whatsoever can produce all number-theoretical
truths, unless it were an inconsistent system », ce qui signifierait que
« provability is a weaker notion than truth, no matter what axiomatic system is
involved » (Hofstadter, 1980:24; c’est moi qui souligne). Autrement dit, notre
capacité de fournir des preuves irréfutables est inférieure a notre capacité
d’établir ou de reconnaitre des vérités. Dans I’interprétation de von Wright, cela
est exprimé dans les termes suivants : « Les systémes axiomatiques d’une
certaine complexité contiennent des propositions qui sont indéniablement
vraies, mais dont la valeur de vérité ne peut pas étre prouvée a ’intérieur de ce
méme systeme » (1965:86).

' Précisons cependant qu’Hagege est trop restrictif en posant la linguistique comme la
« seule » science qui soit victime de cette aporie. En fait, toute science qui a pour objet
d’étude le monde signifiant y est sujette. La question « Qu’est-ce que cela signifie » est loin
d’étre ’apanage de la linguistique seule. Comme le dit Sinha : « Meaning is the dimension
which structures, organizes and is implicated in all aspects of human behavior, human
cognition and human language which are the object of studies in the human sciences »
(1993:7).

Dans son [ntroduction a une science du langage, J.-C. Milner analyse en détail la situation
aporique dans laquelle se trouve la linguistique. Milner écrit notamment : « En revanche,
jamais on ne pourra établir entre 1’analyse linguistique minimale supposée dans le moindre
exemple et les propositions linguistiques soumises au test de relation d’indépendance
qu’articule par exemple I’astronomie et I’optique. [...] S’il en est ainsi, la circularité ne peut
jamais étre totalement écartée : tout exemple de la langue, en tant qu’il permet le
raisonnement linguistique, suppose déja un raisonnement linguistique » (1995:140-41).

" « croire », car comment peut-on prétendre donner la juste mesure d’une intelligence
supérieure 2 la sienne!

259



Dans une autre tradition, celle de la logique sémantique, Tarski a établi,
toujours dans les termes de von Wright, que « pour qu’un langage (avec une
logique normale) soit sans contradictions, il doit étre sémantiquement ouvert,
c’est-a-dire qu’il doit étre tel que les conditions de vérité de ses propositions ne
peuvent pas étre exprimées dans le langage méme » (idem., p. 169).

Il est certain qu’on doit se poser de sérieuses questions sur la l1é€gitimité d’un
tel rapprochement entre le théoréme de Godel, valable pour les langages
formels, et la langue naturelle, définie en partie par opposition aux langages
formels”. D’un autre coté, le théoréme de Godel implique bien qu’un langage
qui « veut » établir ses propres vérités peut le faire uniquement dans la mesure
ou il est imparfait. Autrement dit, un langage formel parfait, non-contradictoire
et analytique ne peut pas prouver ses propres vérités. A 1’envers pour ainsi dire,
cela ressemble étrangement a la situation dans laquelle se trouve la langue
naturelle, si nous remplagons « vérité » par « sens ». C’est uniquement dans la
mesure ou la langue naturelle est un langage imparfait — ce qu’il est de toute
évidence — qu’il pourra par lui-mé&me prouver ses propres vérités, c’est-a-dire,
le cas échéant, fonder le sens.

Dans son analyse de la logique de la langue naturelle par rapport a la logique
des langages formels, Grize, lui mémelogicien, écrit : « Par ailleurs, il faut bien
constater que les 16 opérationsbooléennes, méme si elles ne correspondent que
bien partiellement a celles homologues de la langue, en laissent un trés grand
nombre de c6té » (1990:76). Fuchs et Kleiber, nous 1’avons déja vu, disent la
méme chose'.

D’ou vient cependant la « pauvreté » relative de la logique mathématique et

formelle

ar rapport a celle de la langue naturelle? Grize, dans une remarque
hautement significative, nous fournit peut-étre la réponse : « A la réflexion,
toutefois, on s’apercoit que le phénomene repose sur le fait que la logique ne
contient pas sa propre métalangue, au contraire de la langue naturelle »
(1990:77).

La conclusion semble s’imposer par elle-méme : le fait que la sémantique,

comme la science du sens de la langue naturelle, souffre des afflictions

* On notera cependant cette curiosité que le point de départ de Godel est non moins qu’un
paradoxe tiré de la langue naturelle. Il s’agit du fameux paradoxe du menteur, appelé aussi le
paradoxe de Epimenides du nom de son inventeur (ou de son découvreur). Sous sa forme la
plus simple, il peut étre résumé dans la phrase : « Je mens ».

** On remarquera cependant que Grize trouve qu’on n’a pas besoin d’invoquer Gddel pour
montrer que la logique formelle, pour étre, présuppose I’existence de la langue naturelle :
« Enfin — et cela est décisif — ce langage ne peut se suffire a lui-méme. Il doit
nécessairement étre accompagné d’une langue naturelle. Il est inutile pour s’en persuader
d’en appeler aux ’grands théoremes’ de Godel et autres. » (1990:20).

260



épistémologiques qu’on connait est en grande partie di au fait qu’on a essayé
de remplacerle métalangage propre a la langue naturelle avec un metalangage
d’ordre logique et/ou mathématique. Cependant, comme le montrent les
analyses de Grize, de Fuchs, de Rey-Debove et de Kleiber, une telle substitution
ne peut pas se faire sans de grandes pertes — et avec peu de gains — en termes
du pouvoir descriptif et explicatif des méthodes utilisées. C’est 1a, explicitée, la
conséquence du fait souligné par Hagege ci-dessus que la linguistique est une
science, sinon la seule, dont I’objet coincide avec le discours qu’elle tient sur
lui.

Pour sortir de ce dilemme, incarné dans le théoréme de Godel, on peut par
conséquent suggérer qu’une sémantique entierement fondée sur son propre
métalangage « naturel », c’est-a-dire sur le métalangage qui fait partie
intégrante de la langue naturelle elle-méme, pourra établir ses propres vérités et
donc fonder une étude scientifique du sens".

Mais il y a plus. Une telle solution au probléme épistémologique du sens
ouvre de vastes perspectives dans ladiscussion de I’épistémologie de la science
en général. En effet, s’il est vrai, comme je 1’ai soutenu tout au long de ce livre,
que la science, pour é&tre, présuppose I’existence d’un sens intersubjectif et
connaissable, il faut d’abord trouver les moyens de fonder une science du sens.
Mais pour ce faire, on ne peut pas, sous peine de tomber dans la régression
infinie, dans la tautologie ou dans le cercle vicieux, avoir recours a cette méme
logique formelle qui sert de base au langage scientifique de la « vérité ». La
solution esquissée ici, a savoir que le métalangage propre a la langue
naturelle — qui se constitue dans le méme processus de cognition
intersubjective et interactionnelle que le sens lui-méme — peut fonder une
étude scientifique du sens, me semble représenter une maniére raisonnable de
résoudre les paradoxes inhérents a toute entreprise de connaissance dans le
domaine du monde signifiant.

" Dans sa discussion des fondements épistémologiques de la linguistique — mais sans
soulever le probléme du sens — J.-C. Milner arrive a une conclusion similaire : « Dans le cas
de la linguistique, la situation se spécifie ainsi : 1’objet étant les langues, I’épistémologie
étant celle du dispositif, le dispositif étant le langage, on ne peut expliquer une donnée de
langue qu’en demeurant a I’intérieur du dispositif langage. En termes moins précis : Seule
une donnée de langue peut expliquer une donnée de langue » (1995:211). D. Laurier, parlant
des théories idéationnistes et behavioristes du sens, c’est-a-dire des théories extra-
linguistiques, remarque : « L’échec [de ces théories] suggere qu’il est sinon impossible, du
moins extrémement difficile d’expliquer en quoi consiste la signification linguistique en
invoquant exclusivement des concepts non-linguistiques » (1993:33).

261






Sens et conscience. Quelques remarques sur
I’émergence du sens a propos de la théorie de
la conscience de D.C. Dennett

D.C. Dennett a déjaeu a répondre a de nombreux critiques au sujet de sa théorie
matérialiste de la conscience telle qu’elle est présentée dans Consciousness
Explained (1991)' . Ceci, naturellement, prouve une chose : cette théorie mérite
un examen sérieux. Mais il ressort aussi de ces discussions que la conscience
humaine a beaucoup de mal a venir a bout d’elle-méme. Aprés tout, essayer
d’expliquer — consciemment — la nature et I’essence de la conscience revient
a rivaliser avec Miinchhausen. Balzac a dit un jour qu’étre écrivain c’est avoir
la téte dans les cieux et les pieds sur terre. Cela ressemble a la situation du
cognitiviste qui tente de réduire la conscience a n’étre rien d’autre que matiere
et énergie. Sa téte est si élevée qu’il a des difficultés & voir ou il pose les pieds.

A mon avis, Dennett a essayé de résoudre cette difficulté en se penchant, ce
qui lui permet d’avoir une vue plus claire de la terre ferme. D’un autre coté, je
me demande si Dennett ne s’est pas trop penché en avant, laissant dans les
cieux une grande partie de cette conscience qu’il devait expliquer. En cela, j’ai
I’impression que la théorie de Dennett se heurte au méme probléme général que
toutes les théories de la conscience d’inspiration matérialiste et réductionniste.
Dans les termes de Searle, ces théories ’leave out the mind” ou, du moins,
”some essential feature of mind” (1992:30). Mais plus particulierement, je suis
certain que Dennett n’a pas consacré suffisamment d’attention au rdéle du
langage et de la communication interactionnelle pour le développement de la
conscience.

D’abord, il me semble que Dennett n’a ni expliqué ni, comme il le dit,
“explained away”, la conscience. La raison en est simple. Sa théorie ne traite
pas du noyau central et trés problématique de la conscience, a savoir celui de se
soulever soi-méme par les cheveux, mais plutét de quelque chose que

' Voir, par exemple, Dennett and his Critics, 1993, et "Book Symposium” in Philosophy and

Phenomenological Research, december 1993. Dans cette derniere revue, Dennett donne un
résumé général de sa théorie et répond a quelques-uns de ses critiques. Les références dans le

présent article renvoienta I’éditionde Penguin, 1993. La traduction frangaise de 1’ouvrage de
Dennett a été publiée sous le titre La conscience expliquée (Odile Jacob, 1993).

263



j’appellerais « perception », « sensation » ou « impression » (awareness” en
anglais). A mes yeux, cependant, le vrai probléme de la conscience est d’ordre
épistémologique, plus précisément de savoir comment nous pouvons,
consciemment, parler de la conscience.

Le mystere de la conscience humaine n’est pas que nous pouvons avoir des
perceptions et des sensations et agir en conséquence, que nous pouvons
ressentir de la douleur et crier, sentir le bouquet d’un vin et désirer remplir notre
verre ou conduire une voiture sans y penser en conversant avec notre voisin. Le
mystere de la conscience est que nous pouvons parfois penser — consciemment
et délibérement — au fait que nous sommes en train de faire exactement ces
choses, que, trés souvent, nous pouvons penser au fait que nous avons fait
exactement ces choses et que, de toute évidence, il nous est possible d’en parler
avec d’autres cerveaux. Le mystere, pour ainsi dire, réside dans le fait que
Dennett peut écrire un livre entier sur la nature de la conscience et qu’il peut
prétendre que nous pouvons avoir des connaissances sur la conscience, y
compris sur la conscience de Dennett lui-méme. En d’autres mots, ce qui
continue (toujours) a &tre mystérieux est le fait qu’un monde physique fait —
jusqu’a nouvel ordre — d’électromagnétisme, de quantas, de thermodynamique
et de relativité peut se dire a lui-méme qu’il est ainsi fait.

Deuxieémement, a l’encontre de Dennett et de beaucoup d’autres
cognitivistes, j’aimerais soutenir que le langage est constitutif de cette
conscience de soi et des autres. Par langage, je n’entend pas alors quelque
variante d’un « langage intérieur de la pensée », dans la lignée de Fodor, mais le
langage signifiant naturel. Sans langage signifiant, c’est-a-dire, sans sens, iln’y
aurait pas, tout simplement, tant de conscience a discuter. Ironiquement, sans un
langage signifiant, le probléme de la conscience ne pourrait méme pas &tre
posé. L’étymologie ne prouve rien, mais I’essence de la conscience, ce que la
théorie doit expliquer, est cum...scientia. Et qu’est-ce que la cum... scientia,
sinon de la science mise en commun, c’est-a-dire de la cognition
intersubjective.

Finalement, le langage signifiant, dans mon optique, est une construction
continue de cognition intersubjective et, en tant que telle, une condition
nécessaire pour le développement de la conscience. La conscience n’est pas
plus innée que le langage. Ce qui est inné est la capacité ou la faculté de
développer le langage et la conscience. Un bébé qui serait completement isolé
d’autres étres humains, pourrait-il développer une conscience digne du nom?
Un enfant ne peut pas a lui seul développer un langage. Dans les termes du
psycholinguiste Kess :

264



Language is functionally interactive, and children of bilingual immigrant
parents often do not learn the parent’s language if it is only overheard ; nor
will hearing children of deaf parents learn a language from the television.
It must be used to communicate with others in the child’s environments,
and this must be an active and interactive process » (1992:312).

Pour ma part, je suis convaincu que la méme chose vaut pour la conscience. En
d’autres mots, la perception du monde extérieur n’est pas une condition
suffisante pour développer de la conscience. Etre privé de la reconnaissance, de
I’opposition et de la sympathie des autres étres humains est un excellent moyen
pour perdre le sens des réalités et pour devenir fou. Et la folie doit étre 1’état de
non-conscience par excellence.

Lorsqu’on lit Dennett & la lumiére de ces remarques, il est difficile de ne pas
étre frappé par l’absence, peut-&tre pas nécessairement d’une forme de
conscience, mais a coup siir de celle d’autres consciences. La métaphore omni-
présente et toute-puissante est bien celle d’un seul cerveau, engagé dans un
monologue sans fin avec lui-méme. Les allusions a d’autres cerveaux
conscients ne semblent faites que du bout des lévres. Voici une fOormulation
assez typique relevée dans une des réponses que Dennett adresse a ses
critiques :

Like me, Rosenthal sees the need for a theory that builds human
consciousness out of functional (unconscious) properties of the
information-flow in an animal (or robot) control system. And the property
that matters most, he notes, is the one which permits us to distinguish
reporting from (merely) expressing, for example: the property created by a
general and iterable capacity for self-monitoring” (1993:838; c’est moi qui
souligne).

Dans la méme ligne de pensée, Dennett se demande — et nous demande sans
doute — ce que nous voulons dire en disant « Ceci est mon corps ». Dennett
remarque, certainement avec raison, que nous ne voulons pas dire que « Ce
corps est sa propre propriétaire » et il propose I’alternative suivante : « No, it
isn’t: it’s mine, and 1 don’t like sharing it » (p. 418-19). Mais pourquoi

compliquer inutilement les choses? En faisant appel a la méthode
hétérophénomenologique de Dennett lui-méme, ’interprétation évidente de

265



« Ceci est mon corps » est « Ceci est mon corps, non celui d’un autre cerveau ».

D’une maniere analogue, je ne peux m’empécher de me demander pourquoi
Dennett dédie son livre a Nick (Humphrey), Marcel (Kinsbourne) et Ray
(Jackendoff). En effet, dans la théorie de Dennett, il n’y a pas beaucoup de
place pour Nick, Marcel et Ray. En tous cas, ils n’y existent pas comme
d’autres étres conscients avec lesquels on peut interagir et, par la, faire
confirmer et développer sa propre conscience. En ce qui me concerne, je suis au
contraire convaincu que la conscience commence a émerger au moment ot 1’on
reconnait qu’il y a d’autres étres humains dans le monde ; des étres qui vous
reconnaissent comme 1’un des leurs et que vous reconnaissez comme étant vos
semblables. En effet, qu’est-ce que la reconnaissance sinon la re... cognition
mutuelle, la découverte que s’il existe d’autres étres qui vous ressemblent et qui
agissent de la méme maniere que vous-méme, vous étes trés probablement plus
ou moins comme €ux.

Dennett cite un passage émouvant de Helen Keller : la jeune fille qui jusqu’a
I’Age de quinze ans avait vécue comme recluse involontaire, complétement
isolée des autres étres humains :

Before my teacher came to me, I did not know that I am. I lived in a world
that was a no-world. I cannot hope to describe adequately that unconscious

time of nothingness... Since I had no power of thought, I did not compare
one mental state with another” (1908:227 ; ¢’est moi qui souligne).

Pourquoi Dennett cite-t-il ce passage? Est-ce pour souligner que sa théorie de la
conscience traite en premier lieu de 1’état (pré-)conscient de Helen Keller, de
I’état ou elle se trouvait avant que son « teacher » ne vint, lui apprendre a
parler, a utiliser des mots et des catégories a I’aide desquels elle prit conscience
du monde?

En fait, un des éléments qui semble manquer dans la théorie de Dennett est
cette préposition de. Etre conscient est un état transitif et intentionnel, non pas
intransitif et non pas premierement réflexif. Le fameux moi est une
construction. En cela je suis d’accord avec Dennett. Mais ¢’est une construction
a partir de la sensation qu’il existe d’autres qui sont comme vous. Si d’autres
étres humains n’existaient pas, on serait sans doute assez seul et misérable, mais
il n’y aurait aucun besoin d’un moi, d’une conscience de soi comme
individualité. En d’autres termes, ce moi d’un unique cerveau, dont Dennett
tente si intensément de se débarrasser, n’a pas d’existence si on ne tient pas
compte du fait de 1’existence d’autres cerveaux. Dans les termes de Gérden-

266



fors : « self-awareness must go via you-awareness » (1994). Ou, formulé d'une
autre maniere encore, parler du « moi », sous quelque forme que ce soit, n’a de
sens que par rapport a d’autres moi®.

Dennett insiste sur I’auto-stimulation comme le mécanisme déclencheur pour
le développement de la conscience. Ceci est bien slir conséquent avec sa
conception de la conscience comme un monde autonome et indépendant
d’autres consciences. Dennett ne laisse pas le moindre doute a ce sujet :

’Me against the world” — this distinction between everything on the inside
of a closed boundary and everything in the external world — is at the heart
of all biological processes” (p. 174).

Ma question a Dennett sera tout aussi naturellement : pourquoi « me against the
world » plutdt que « us against the world »? La réponse de Dennett est la
suivante :

As soon as something gets into the business of self-preservation,
boundaries become important, for if you are setting out to preserve
yourself, you don’t want to squander effort trying to preserve the whole
world: you draw the line. You become, in a word, selfish”.

On ne peut guere étre plus clair. Mais qu’arrive-t-il si la conservation du moi
dépend de la conservation du « monde entier », et plus particulierement de la
conservation de I’espece? A mes yeux, il n’y a pas de doute qu’une conscience
égoiste a la Dennett serait extrémement vulnérable et I'une des premieres
victimes de la sélection naturelle.

Malgré son matérialisme, il me semble que Dennett réintroduit ici le mythe
cartésien du moi, seulement caché sous un masque biologique. Les références a
la stimulation « mutuelle », plutdt qu’a I’auto-stimulation, peuvent E&tre
comptées sur les doigts d’une main (il y en une, assez inattendue et jamais
expliquée a la page 199 ; il y a également une discussion furtive des « logiciels
partagés » par plus d’un cerveau a la page 220). Un fait indéniable est que

¢ Itkonen, se servant du « private language argument » de Wittgenstein, remarque qu’il ne
peut y avoir de concept de « je », sans les concepts correspondants de « tu/vous », « nous » et
« il/elle » (1978:109-110). C’est également 1’une des theéses de la philosophie de Buber :
« Dire Tu, c’est dire en méme temps le Je du couple verbal Je-Tu » (1969:20). Et de celle de
Mead, partant d’une toute autre perspective, celle de I’interactionnisme symbolique : « Le soi
se constitue progressivement : il n’existe pas a la naissance, mais apparait dans 1’expérience
et dans I’activité sociale » (cité par Vion, 1992:34). On trouve la méme idée exprimée, mais
en d’autres termes encore, par Strawson dans Individuals (1959).

267



Dennett ne pense pas vraiment a d’autres cerveaux, pas théoriquement ou
scientifiquement au moins.

En cela, ma conscience me dit que Dennett est la victime inconsciente d’un
« meme » outrageusement occidental et peut-étre plus particulicrement
américain. Dans les termes de Dawkins, cité par Dennett, un « meéme » est
« une unité de transmission culturelle, ou une unité d’imitation (p. 202 ;
I’italique est de Dawkins), qui remplit de contenu la conscience, que celle-ci le
veuille ou non. En fait, la théorie de Dennett est un bel exemple du paradigme
métaphorique qui, de nos jours, occupe le devant de la sceéne intellectuelle, a
savoir la métaphore qui présente les étres humains comme des systémes auto-
stimulants, auto-régulateurs et autonomes’.

J’avoue avoir beaucoup de difficultés a comprendre comment une théorie qui
veut se débarrasser du moi peut étre aussi égocentrique. Si on jette un coup
d’ceil dans I’'index de Dennett, on trouvera 19 entrées pour le « moi » et les
termes associés et aucune pour « mutuelle », « interaction » ou d’autres du
méme genre. Sous la rubrique « communication », on trouve dix renvois a la
« communication a l’intérieur du cerveau », etaucune a la communication avec
d’autres cerveaux.

Dennett nous dit « that there was a time in the evolution of language when
vocalizations served the function of eliciting and sharing useful information, but
one must not assume that a cooperative spirit of mutual aid would have survival
value, or would be a stable system if it emerged » (p. 195). 1l est sans aucun
doute vrai qu’on ne doit pas nécessairement supposer qu’un esprit d’aide
mutuelle donnerait a I’homme plus de chances de survie ou que cet esprit serait
un « systeme stable ». D’un autre c6té, il n’y a aucune nécessité qui nous oblige
a supposer ou a postuler le contraire, comme le fait Dennett. Pour ma part au
moins, il semble évident que la capacité d’échanger des informations utiles a
I’aide du langage — pour ne pas parler d’un esprit d’aide mutuelle — serait
d’une extréme et décisive valeur dans la lutte des hommes pour survivre dans
un environnement hostile.*

® Pour désigner cette métaphore, nous 1’avons vu, L. Sfez a forgé le néologisme de
« tautisme », fondé sur les deux mots «tautologie » and « autisme » (1992).

“ Encore une fois, je voudraisciter le psycholinguiste Kess: It could be that there were many
origins or a single one [of language], but it is certainly true that language was a real
advantage in the struggle to survive and groups without an efficient form of communication
would not have been able to compete as well” (1992:254). En effet, il suffit de penser au fait
que le langage verbal peut étre utilisé pour crier des avertissements et pour coordonner des
activités communes, telle la chasse, aussi bien dans des situations ou les locuteurs ne sont pas
en présence physique I’un et ’autre que dans des situations ou ils ne se voient pas, par
exemple la nuit!

268



Dennett explique le développement de la conscience en termes de stratégie
évolutionnaire de survie. Cela me parait plausible. Il nous dit également que le
cerveau humain se développa d’une maniére explosive pendant une période
assez courte (en termes évolutionnaires). Cela n’est sans doute pas controversé.
Cependant, il affirme de plus que « about two and a half million years ago, the
Great Encephalization commenced, and was essentially completed 150 000
years ago — before the development of language, of cooking, of agriculture »
(p. 190). Mais d’ou tire-t-il cette derniére information, présentée comme une
donnée établie? Comment peut-il savoir a quel moment le langage s’est
développée? Kess, par exemple, sur la base des rares preuves disponibles,
soutient que « language may have existed in some form maybe a million
years » (1992:254)°.

Je ne voudrais pas prétendre que cela signifie que le développement du
langage fiit responsable de la croissance physique du cerveau. Cependant, il me
semble raisonnable de se demander s’il n’est pas possible, aprés tout, que le
développement de la conscience aille — et continue d’aller — de pair avec le
développement du langage. Ou méme que le développement du langage ait
contribué — et continue a contribuer — d’une maniére substantielle et
essentielle au développement de la conscience. Le fait que le cerveau physique
de homo sapiens fut déja développé il y a 150 000 années ne prouve pas que ce
cerveau possédait une conscience — ou que la seule taille du cerveau puisse
expliquer 1’existence d’une conscience supérieure. Tout compte fait, Hellen
Keller aussi avait un cerveau physiquement développé.

Cette possibilité que le langage — et par la D’interaction entre les é&tres
humains — ait pu jouer un rdle crucial dans le développement de la conscience
devrait également &tre considérée a la lumiere du fait, non mentionné par
Dennett, que le cerveau humain continue a se développer, non seulement en
taille, mais également dans [’organisation des synapses, aprés la naissance.
Comme le dit F. Rastier :

On sait que I’encéphale humain quintuple son poids de la naissance a I’age
adulte, et que la grande majorité des synapses du cortex s’établissent dans
cet intervalle. Quelle est la part de 1’inné et de 1’acquis dans ce processus
crucial qui détermine notamment la structure anatomique fine du cortex?
[...] La variabilité phénotypique du cerveau ne dépend pas du processus de

* Notons d’ailleurs que Eco, en opposition totale a la théorie formulée par Dennett, défend
I’hypothése « selon laquelle 1’outil n’apparait comme tel que lorsque I’activité symbolique
est déja instaurée » (1988:86 et suite)

269



multiplication de ses cellules, car c’est aprés I’arrét de la réplication de
I’ADN que les connexions nerveuses s’établissent. Cette connectivité
parait pour I’essentiel acquise... » (1991:224)

Dans L’homme neural (1984), Changeux a montré que le développement du
cerveau humain est régi par 30 000 instructions génétiques environ, sur les 100
000 qui sont disponibles. Cependant, Changeux montre également que si foutes
les connexions neurales du cerveau devaient étre génétiquement déterminées, il
aurait fallu que nous soyons nés avec environ 10!2 instructions génétiques.
Dans la méme ligne de pensée, Edelman, dans Bright Air, Brilliant Fire (1993)
soutient que nos sensations et perceptions pendant le phénotype ont une
influence décisive sur la constitution physiologique du cerveau. Il est connu, par
exemple, que les cerveaux des vrais jumeaux, a 1’dge adulte, sont physio-
logiquement différents, méme a une inspection superficielle.

Toutes ces données semblent aller dans le méme sens : méme si on veut
trouver une explication purement matérialiste en termes physiques et chimiques
de la conscience, cette explication doit nécessairement tenir compte des
conséquences physiologiques qui pourraient résulter de la vie et des activités de
I’étre humain apreés la naissance.® Et comme on peut difficilement nier que
I’interaction entre €tres humains est un facteur important — voire essentiel —
de I’activité humaine, il est plausible de supposer que toute théorie compléte de
la conscience — que cette théorie soit matérialiste ou non — doit contenir un
important élément social. Il y a au moins suffisamment de flexibilité et d’espace
dans le cerveau pour accommoder — méme en termes purement physiologiques
— I’impact possible de I’interaction sociale sur la conscience.

Naturellement, ceci ne prouve pas que le langage et la conscience ne soient
rien d’autre que le résultat de I’interaction humaine sociale, mais c’est une
indication du fait que l’influence possible de I’interaction sociale sur la
conscience devrait étre sérieusement considérée — et cela méme d’un point de
vue purement naturaliste ou matérialiste. En tous cas, une théorie qui relie le
langage, I’interaction humaine et la conscience présente au moins 1’avantage
d’expliquer pourquoi I’€tre humain est le seul animal a avoir développé aussi
bien le langage que la conscience d’une forme « supérieure » — du moins a

® Margolis remarque de méme : « Recent studies appear to confirm that the physical
structures and modes of functioning of the brain and neurophysiological pathways are
actually and progressively developed, and made more complex as a result of the graded
learning of the developing human organism » (1989:182)

270



I’état actuel de nos connaissances’. Bickerton, par exemple, est d’avis qu’ily a
des raisons de supposer que « three of the phenomena supposedly unique to
humans — mind, consciousness, and our search for knowledge — may derive
directly from the possession of a language-based symbolic representation
system with a syntactic processing unit » (1990:200, c¢’est moi qui souligne).
Avant Bickerton, Popper s’est fait le porte-parole de la méme idée : « One of
the first products of the human mind is human language. In fact, I conjecture
that it was the very first of these products, and that the human brain and the
human mind evolved in interaction with language » (1977:11)%

Bickerton va d’ailleurs encore plus loin en soutenant qu’un systéme
linguistique et représentationnel a entrainé des changements dans I’organisation
neurale méme du cerveau. En d’autres mots, Bickerton formule I’hypothése
selon laquelle I'acquisition d’un systeme mental de représentation symbolique,
a travers l’apprentissage du langage, est la condition nécessaire du
développement de la conscience — et de la pensée tout court’.

Dans deux articles récents, Gardenfors (1992 et 1994) fait valoir d’une part
que « symbolic communication presumes a mind that is capable of you-
awareness as well as self-awareness » et que « the road to self-awareness must
go via you-awareness ». Ces deux arguments me semblent tout a fait valables.

7 Les cognitivistes distinguent la plupart du temps entre la « simple » conscience —
commune aux animaux et aux hommes — et ce qu’ils appellent, symptomatiquement, la
conscience « réfléxive » ou, en anglais, « self-consciousness ». Jusqu’aux choix
terminologiques, on voit donc jouer certains présupposés égocentriques qui contredisent les
ambitions de certains cognitivistes de se débarrasser de la notion du moi.

® Mead ne dit pas autre chose : « Le langage est un processus indispensable a la naissance du
soi. [...] L’importance de ce que nous appelons la “communication” réside dans le fait
qu’elle fournitune forme de comportement oul I’organisme, I’individu, peut devenir un objet
pour lui-méme » (cité par Vion, 1992:34-5).

1l est certes vrai que ces opinions ou hypothéses mises en avant par quelques théoriciens

éminents — tout comme celles citées dans la note 2 — ne suffisent pas en soi pour incriminer
la théorie de Dennett. Mais ce qui est importanta noter, c’est que 1’argumentation de Dennett
n’est pas une polémique centre ces vues interactionnistes. Ce quiest en jeu ici, ¢’est plutdt le
fait que Dennett semble completement ignorer qu’il y a d’autres théories que la sienne qui
proposent une maniere alternative de surmonter le dualisme classique a la Descartes.
* Evidemment, cela nous meénerait bien trop loin de soulever la question des rapports entre le
langage et la pensée. Aujourd’hui, la plupart des cognitivistes — comme la plupart des
linguistes sans doute — sont d’avis que nous pouvons penser sans avoir recours au langage,
c’est-a-dire que les pensées ne sont pas nécessairement revétues d’une forme linguistique.
Cependant, il reste possible que ce soiten apprenant le langage que nous acquérons en méme
temps les mécanismes et les procédés, dont le maniement des syst¢mes de représentations
symboliques, qui nous permettent de penser. Eco, par exemple, a la suite de Peirce, défend
une these semblable. Pour Eco, en effet, « il n’y a pas de pensée sans processus sémiotique »
(1988:252).

271



L’interaction entre humains est la condition nécessaire de 1’apparition de la
communication symboligue (sinon de toute autre forme de communication). Or,
si nous admettons que la représentation symbolique sous une forme ou une
autre est un élément essentiel de la conscience, la question qu’il faudra poserest
celle de savoir s’il existe un systeme de représentation inné ou si celui-ci est
acquis au cours de ’apprentissage de la langue. Ma propre réponse, on 1’aura
compris, est celle-ci : le sens — qui dépend essentiellement d’un systeme de
représentation symbolique — émerge dans un processus de cognition et de
conceptualisation intersubjectives. Ou, pour €tre plus précis, le sens naitdans la
reconnaissance méme d’une cognition partagée.” Le sens linguistique, donc,
peut étre défini comme la trace mémorisée et codifiée d’une cognition partagée.
Dans un sens, il est certes trivial de dire que nous sommes nés avec la capacité
d’acquérir et de manipuler un systeme de représentations symboliques.
Cependant, il est moins trivial de décider si les représentations symboliques
spécifiques sont innées ou si nous acquérons les procédés de la représentation
symbolique en apprenant le langage.

Dans I’un des articles déja cités, Gardenfors avance ce qu’il appelle « a bold,
albeit mainly metaphorical, hypothesis », a savoir que « Consciousness is
‘perception’ in the inner environment » ol le « inner environment » est congu
comme la « collection of detached representations of the animal »''. Mais que
faut-il comprendre par cet ensemble de représentations détachées, sinon
I’ensemble des sens intersubjectivement constitués qui sont stockés dans le
cerveau? Je voudrais donc avancer une hypothese encore plus hardie : La
conscience est perception dans l’environnement intérieur signifiant”. Ma
suggestion est de dire, en termes métaphoriques certainement, que c’est en
apprenant le langage, ou plutdt du langage, que 1’€tre humain découvre
I’existence et I’utilisation possible des représentations symboliques détachées a

* J] est important de remarquer que 1’objet de la cognition commune n’a pas besoin d’étre
« réel » ou « vrai ». Dans certains cas, I’objet de cognition peut étre localisé dans le monde
extérieur et réel. Dans d’autres cas, cet objet peut étre construit, comme dans le cas des
concepts comme « Vérité », « démocratie », « Sherlock Holmes » ou, pourquoi pas,
«conscience ».

" Dans la terminologie de Girdenfors, les « représentations détachées » sont les
représentations qui peuvent représenter des objets ou des événements qui ne sont pas présents
dans la sitation actuelle ou qui ne sont pas déclenchées par quelque situation récente. On peut
remarquer que cette distinctioncorrespond en grande partie & celle faite depuis longtemps en
linguistique entre « signe motivé » (la fumée est le signe du feu) et « symbole arbitraire ».

2 C’est cela méme qui pourrait expliquer pourquoi Dennett, aprés tout, peut utiliser les
rapports verbaux d’autres €tres humains, dans des situations expérimentales, pour dire
quelque chose au sujet de la nature de leur conscience.

272



I’aide desquelles il peut commencer a prendre conscience du monde qui
I’entoure.

En résumé, I’interaction et la communication entre les étres humains sont la
condition nécessaire a la fois de I’apparition du langage et de celle de la
conscience.

A mes yeux, c’est justement — et paradoxalement — a cause de sa tendance
égocentrique que la théorie de la conscience €laborée par Dennett manque de
pouvoir explicatif en ce qui concerne la langue. Ce nonobstant, Dennett semble
au moins admettre que la compréhension intersubjective du sens linguistique est
possible. Dennett va méme trés loin dans cette admission. En effet, la
compréhension parfaite du sens linguistique est la condition sine qua non de la
méthode héterophénomenologique adoptée par Dennett. La bonne compré-
hension du sens est en fait ’'une des garanties de 1’objectivité de 1’entreprise de
Dennett.

Or, de nombreux linguistes qui admettent qu’il existe des invariants de sens
intersubjectivement partagés ne seraient pas préts a faire autant confiance a la
premicre compréhension du sens littéral. Mais ce qui est frappant, c’est que
Dennett n’a pas un mot a dire sur ce qui rend cette intercompréhension possible
et fiable. Comment deux étres prétendus conscients peuvent-ils arriver a un
accord, intersubjectivement valide — et conscient — sur le sens verbal?
Comment la cognition intersubjective du sens entre deux cerveaux est-elle
possible?

Dennett remarque que méme s’il y a « many detailed theories and models of
language perception, and of the comprehension of heard utterances [...], no one
[...] has had anything very substantial (right or wrong) to say about systems of
language production » (p.231). Dennett explique cette assertion plutdt
aventureuse par le simple fait que « utterances are readily found objects with
which to begin a process » et il ajoute : « linguists can decide to postpone an
answer to that stumper while they work on the more peripheral parts of the
process » (ibidem.; c’est moi qui souligne)”. Cependant, Dennett néglige de
mentionner que la compréhension doit logiquement précéder la production.
Comme le dit Clark:

Logically, comprehension must precede production. How else can

 On peut d’ailleurs faire remarquer que non seulement les théories génératives d’inspiration
chomskyienne, mais également toutes les théories innéistes du langage sont en grande partie
des théories de la production. Cela vaut également pour un certain nombre des théories
intentionnalistes.

273



speakers know which words to use to convey a particular meaning? [...]
Without some representation of the form and meanings(s) of a word,
speakers would have no way of knowing that it exists and is therefore
potentially available. The precedence of comprehension over production is
itself critical to the process of acquisition” (1993:246; voir également
Kess, 1992:282, pour une vue similaire).

En réalité, le fait que Dennett trouve la compréhension « périphérique » n’est
qu’une autre expression de sa variante uni-cérébrale de la conscience. Si
Dennett avait considéré la possibilité que la conscience est le résultat et la
conséquence de I’interaction entre cerveaux, il aurait pu arriver a la conclusion
opposée, comme d’ailleurs beaucoup de linguistes. Ce cOté unilatéral de la
théorie « linguistique » de Dennett est d’autant plus surprenant que la
compréhension correcte du sens est sa seule garantie d’objectivité.

De son point de vue matérialiste, Dennett dirait sans doute que la possibilité
du sens linguistique partagé se fonde sur des perceptions biologiquement
déterminées, et, par 1a, communes aux étres humains (méme si cela n’est nulle
part explicitement indiqué). Cependant, il importe de souligner que méme une
théorie matérialiste ou naturaliste ne peut pas se passer d’une perspective
interactionniste et sociale.

La raison en est a la fois simple et assez évidente. D’abord, toute théorie doit
expliquer comment nous arrivons a nous mettre d’accord sur les termes mémes
qui doivent servir d’étiquettes pour les catégories et les conceptualisations qui
sont biologiquement déterminées. Cela n’est pas seulement, comme on le
prétend souvent, une question d’établir des signes conventionnels et arbitraires
pour désigner les catégories perceptuelles préexistantes. Le probleme
fondamental est toujours épistémologique : comment différents locuteurs
peuvent-ils savoir avec quelque certitude que telle étiquette désigne
effectivement leur catégorie intérieure respective. Quoi qu’on fasse, une théorie
de la cognition intersubjective s’impose pour expliquer 1’apparition du sens —
et cela méme si les catégories et les relations entre différentes catégories sont
biologiquement fondées.

Deuxiemement, toute théorie du sens doit rendre compte de 1’existence, dans
la langue naturelle, d’un métalangage. Il est symptomatique que les théories
matérialistes et réductionnistes du sens ne contiennent jamais d’explications du
fait que la langue naturelle incorpore la possibilité de « parler d’elle-méme ».
En d’autres mots, s’il peut paraitre possible de fonder le sens des mots comme
rouge dans nos perceptions biologiquement prédéterminées, c’est une toute

274



autre chose que de fonder dans la biologie — et encore plus dans la physique —
le sens de mots comme mot, vrai, sens ou langage qui se réferent a la réalité
linguistique elle-méme. En ce qui me concerne, je ne vois pas comment une
telle dérivation pourrait étre faite a moins de passer par un processus complexe
qui comporterait une part de cognition et de fixation de sens intersubjective,
c’est-a-dire par un processus d’interaction sociale et communicationnelle.

Lorsqu’on consideére I’importance des fonctions métalinguistiques inhérentes
a la langue naturelle, sans lesquelles, dans les termes de Taylor, « the activities
we know of as language [...] not only could not be so known (or
conceptualized); they could not exist” (1992:12) — [I’une des théses centrales
de Dennett, a savoir que les mots « do things with us », ne semble pas tres
convaincante. Cela ne signifie pas qu’elle soit tout a fait fausse. Nous disons
souvent ce qui nous vient a 1’esprit avec les mots qui sont 1a lorsque nous les
pronong¢ons. Méme en écrivant, la plupart des mots semblent sortir de nulle
part. IIs sont la lorsque nous en avons besoin, exactement comme prédit par la
théorie de Dennett : « In the normal case, the speaker gets no preview; he and
his audience learn what the speaker’s utterance is at the same time » (p. 238).

Pour un linguiste, ce phénomene est tout a fait naturel, pour ne pas dire
trivial. Lorsque nous employons le langage, nous ne pensons pas au fait que
nous sommes en train de I’utiliser. Quand, par exemple, nous utilisons le mot
cerveau, nous ne pensons pas au fait que cerveau est un mot composé de sept
lettres et qui se prononce [servo]. Ce phénomene est parfois appelé « la
transparence du signe ». Une autre maniere de décrire la méme chose est de dire
que le langage doit €tre internalisé avant qu’on puisse 1’utiliser d’'une maniére
naturelle, c’est-a-dire, en gros, sans y penser. De ce point de vue, donc, Dennett
a raison. L’utilisation du langage est en grande partie une activité non-
consciente et son modéle « pandémoniaque » pourrait peut-étre en rendre
compte.

Mais dire cela ne veut pas dire que I'utilisation du langage est toujours une
activité non-consciente. On se demande, par exemple, si Dennett a pensé aux
activités de la relecture ou de la réécriture. Combien de fois a-t-il réécrit son
propre livre sur la conscience ; réfléchi a des mots difficiles, demandé conseil a
d’autres et cherché dans son cerveau des mots qui pourraient mieux exprimer la
pensée qui était déja 1a? Dans mon esprit, il n’y a guere de doute que c’est
pendant ces processus de révision que la conscience linguistique se met en
marche. Mais alors, lorsque nous commengons a penser au langage méme,
lorsque notre pensée se fait métalinguistique, ou simplement lorsque nous
commegons a penser a ce que nous sommes en train de faire et de dire, la

275



conscience marche a plein.

L’un des problémes pour les implications linguistiques de la théorie de
Dennett me semble donc résider dans le fait qu’il y a des choix signifiants a
faire pour pouvoir produire du langage, des choix qui exigent qu’on pense
avant de parler. En frangais, par exemple, il y a une différence de sens entre les
deux énoncés suivants :

Je comprends que je suis conscient.
Je comprends que je sois conscient.

Or, le choix ici entre I'indicatif et le subjonctif ne peut se faire sur la base des
indications textuelles. I ne peut pas non plus se faire en vertu d’une prétendue
différence de sens nécessairement attachée a I’un ou I’autre mode. Il y a trop
d’exemples ou le choix du mode n’est pas une question d’un choix signifiant,
mais de contrainte syntaxique. Par conséquent, choisir entre 1’un ou 1’autre
mode dans I’exemple ci-dessus exige qu’on ait su d’avance ce qu’on voulait
dire. L’apparition de I’un ou I’autre mode ne peut donc pas étre le fruit d’une
concurrence désordonnée, a la maniere prédite par le modéle de Dennett, entre
différents contenus.

Prenons un autre exemple pll!tét trivial. Dans beancoup de langues, l1a seule

différence entre une question et une affirmation réside dans I’ordre des mots.

Suis-je conscient?
Je suis conscient.

Encore une fois, je ne vois pas comment on peut savoir lequel des deux ordres
des mots il faut utiliser, 2 moins qu’il y ait eu quelque décision intentionnelle
préalable.

Les décisions signifiantes de ce type — et elles abondent dans 1’utilisation du
langage — ne peuvent pas seulement &tre faites au moment méme de
I’énonciation. Il faut qu’il y ait une décision préalable au sujet de ce qui sera
dit. Il semblerait donc que nous devions admettre, malgré les arguments anti-
dualistes avancés par Dennett, qu’il existe un genre de théatre cartésien dans le
cerveau, du moins en ce qui concerne la langue. Je suis d’accord avec Dennett
que ce théatre n’est pas nécessairement localisé d’une maniére permanente a tel
ou tel endroit précis dans le cerveau. La scéne peut €tre montée temporairement
ou que ce soit dans le flux du traitement de I’information. Mais il est important
de noter qu’il faut une scéne guelque part pour permettre le fonctionnement du

276



langage. Il faut qu’il y ait une ligne de partage, comme le croyait Dennett lui-
méme auparavant (p. 246). Sur cette sceéne, différentes intentions
communicatives sont souvent — mais pas toujours — choisies avant de
recevoir leur forme linguistique appropriée. Et qu’est-ce que ce moi dont ne
veut absolument pas Dennett, sinon 1’ensemble de ce genre de choix
signifiants?

Je ne sais pas si Dennett accepterait ce raisonnement. En toute justice, il faut
souligner que Dennett admet explicitement que son modele « pandémoniaque »
de la production du langage n’est qu’une construction théorique qui attend sa
corroboration empirique. I1 n’empéche que j’ai beaucoup de difficultés a
comprendre les remarques de Dennett au sujet du langage, plus particulierement
en ce qui concerne I’interaction linguistique entre différents cerveaux. Ainsi par
exemple quand Dennett écrit :

What there is, really, is just various events of content-fixation occurring in
various places at various times in the brain. These are nobody’s speech
acts, and hence they don’t have to be in language, but they are rather like
speech acts; they have content, and they do have the effect of informing
various processes with this content. [...] Some of these content-fixations
have further effects, which eventually lead to the utterance of sentences —
in natural language — either public or merely internal” (p. 365 ; c’est moi
qui souligne).

Cette explication est-elle suffisante? Le probléme réside évidemment dans
I’ambiguité de 1’expression « which eventually lead to utterances of
sentences ». En effet, pourquoi ces fixations de contenu se transformeraient-
elles, du tout, en énoncés? Qu’on considere les deux énoncés suivants :

Les Nazis tuerent quelques millions de Juifs.
En Afrique, il y a des centaines de milliers d’enfants qui souffrent et qui
meurent de faim.

II me semble évident que la production d’énoncés de ce type n’est pas
seulement une question de fixations de contenu « eventually leading to
utterances », mais également d’intention communicative exprimée sous une
forme qui est censée €tre compréhensible & un autre cerveau — et qui doit
I’étre. Il doit également étre évident que ces énoncés sont des énoncés produits
par guelgu’un, plus précisément dans le sens ou ils sont dits par un cerveau a un

277



autre.

Dennett remarque aussi qu’il est « plausible to maintain that the details of a
natural language — the vocabulary and grammar of English or Chinese or
Spanish — constrain the brain in the manner of a high-level programming
language » (p. 302). Mais qu’est-ce que cela signifie au juste? Qui est le
programmeur? Comment venons-nous a partager le méme logiciel? Et le
reprogramming? Y-a-t-il des fonctions macro? Et qui s’occupe du « up-
grading » a’arrivée d’une version plus sophistiquée? Etc.

Encore une fois, le trou noir de la théorie de la conscience de Dennett — et
de tant d’autres théories cognitivistes — est 1’absence d’autres consciences.
Pour expliquer le langage, il ne suffit pas tout simplement d’examiner une seule
conscience enfermée dans un seul cerveau.

Prenons un dernier exemple : apres avoir parlé des fixations de contenu qui
« eventually lead to the utterance of sentences — in natural language — »
Dennett continue : « And so heterophenomenological text gets created. When
it’s interpreted, the benignillusion is created of there being an Author » (p 365).
Mais que voulons-nous dire en affirmant qu’un énoncé interprété a un
« auteur », sinon que ce message sort d’un autre cerveau conscient. Est-ce 1a
une illusion? Est-ce 1a un exemple de ce qu’on en est venu a appeler « naive
folk psychology »? J’irai jusqu’a soutenir que certaines entités qui posent tant
de problemes a Dennett et a d’autres cognitivistes — parmi celle-ci le moi et le
« Central Meaner » — apparaitraient comme des phénomenes tout a fait
naturels si on les interprétait comme « un cerveau conscient parmi d’autres du
méme type ». Bref, la perspective égocentrique quasi-exclusive des sciences
cognitives crée des problémes inutiles, plus particulierement si on veut

278



expliquer le langage et le sens'.

Je reconnais assez volontiers que les remarques ci-dessus ne constitue pas des
arguments décisifs contre la fondement matérialiste sur laquelle Dennett
construit sa théorie. En tant que tels, mes arguments ne sont pas nécessairement
anti-réductionnistes (méme si je suis convaincu que le sens est une propriété ou
une entité émergente qui peut étre produite par, mais non réduite a, un
processus de traitement d’information). Cependant, je crois fermement que la
théorie de Dennett, s’il est vrai que la conscience, I’interaction humaine et le
langage sont intimement liés, aura a affronter des problemes insurmontables.
Kgppe, dans son excellent exposé des théories réductionnistes et de la
recherche neuro-physiologiques récente (malheureusement en danois, 1990) a
souligné I’écart épistémologique énorme entre le niveau de la conscience et
celui des processus bio-chimiques dans le cerveau. Cet écart est déja une raison
pour douter du projet de réduire la conscience a n’étre rien d’autre que matiére
et énergie (on notera aussi que cette réduction ne pourra avoir lieu que le jour
ol la physique aura formulé sa propre théorie unifiée). Mais si en plus nous
devions inclure I’interaction entre les étres humains comme un facteur éventuel
— et peut-€tre important — dans la construction et le maintien de la
conscience, il est clair que nous serions confrontés a des modeles explicatifs
d’une complexité a couper le souffle. Dennett et d’autres cognitivistes mono-
cérébraux pourraient évidemment objecter que le fait d’étudier un seul cerveau
« in splendid isolation » n’est rien d’autre qu’une démarche méthodologique ou

' Pour avoir une mesure de la force de ce paradigme individualiste, on peut citer I’article
« The emergence of meaning » (1993) par Gérdenfors. En effet, dans cet article Gédrdenfors
défend la thése que « social meanings emerges from individual meanings ». Ce qui est
paradoxal, c’est que Girdenfors, comme nous I’avons vu, soutient en méme temps que
« symbolic communication presumes a mind that is capable of you-awareness as well as self-
awareness » et que « the road to self-awareness must go via you-awareness » (voir ci-dessus).
Dans son article, il reconnait de plus que « the emergent social meaning has a certain causal
power. In particular it functions as a regulative ideal for individual assignements of meaning.
Like money, language is a social good. Furthermore, social meaning is the point of departure
for an explanation of the conventional nature of language » (p. 287). Mais si cela est vrai,
pourquoi alors Gérdenfors insiste-t-il tant sur 1’origine uniquement individuelle du sens?
Pourquoi ne veut-il pas admettre que le sens, du moins dans certains cas, se constitue et
émerge en tant que tel dans 1’espace intersubjective, dans I’interaction entre les cerveaux,
pour étre ensuite stocké dans les cerveaux respectifs? Mise a part I’influence du paradigme
égocentrique régnant dans les sciences humaines, la seule explication plausible me semble
étre que la science cognitive, dans son opposition aux théories référentielles et structuralistes
qui situent le sens dans le référent ou dans le signe, n’a pas vu que la théorie du sens comme
étant uniquement une « entité mentale » peut étre tout a fait compatible avec une perspective
interactionnelle, sociale et intersubjectiviste.

279



heuristique. Mais cet argument n’est guere suffisant s’il est vrai que la
conscience est essentiellement un phénomene qui émerge dans et par
Iinteraction entre cerveaux. Cela équivaudrait a ce que Bullock (1987) a
qualifié de « fallacy of encapsulation »"* .

J’ai déja amplement parlé de 1’absence de la perspective intractionnelle et
intersubjective dans les sciences cognitives et je n’y reviendrai pas ici. I1 suffit
de souligner que je crois que Searle a tout a fait raison de souligner que nous
avons besoin de « redécouvrir le caractére social de la conscience » (1992:248),
tout comme Noble lorsqu’il voit « symbolic-interactionist or similar social-
interactionist perspective as the only sort to provide any hope of supplying the
means to account for the self-consciousness of human perceiving, without threat
of return to mind—body dualism » (1990:200). Je serais également d’accord
avec Noble pour dire que

it is through language used to represent reality in symbolic form that
humans become aware that they perceive and of what they perceive. [...]
As can be observed in the cognitive development of young children, it is
through the guided use of symbols referentielly that the child structures its
perceptions, becomes increasingly aware of the fact of a perceptible world
and becomes aware of its perception of that world” (1991:200).

Mais en dehors de la question de savoir qui a raison en ce qui concerne
I’explication ultime de la constitution de la conscience — biologique/physique
ou interactionniste/social — aprés tout cette question reléve de 1’éternel
probleme de la poule et de I’ceuf — il y un point sur lequel j’ai la conviction
absolue que la théorie de Dennett doit étre révisée. Réfléchissant sur les
conséquences éthiques et humaines de 1’adoption de sa théorie, Dennett écrit :

* On peut encore souligner que ce qu’on appelle « interactionnisme » dans les sciences
cognitives signifie ’interaction entre les étres humains et leur environnement. Cette derniére
interaction devrait également, en principe, inclure I’interaction des €tres humains entre eux.
Cependant, dans la pratique des théories et des recherches empiriques, cela est rarement le
cas.

Dans ce contexte il faudrait aussi faire remarquer un paradoxe ou une contradiction
méthodologique dans les sciences cognitives « mono-cérébrales ». En effet, tout cerveau
étudié par la science cognitive risque évidemment d’étre déja empreinte par I’influence
éventuelle des rapports sociaux et inter-individuels entre les &tres humains. Autrement dit,
dans la pratique, la science cognitive ne peut jamais étudier un cerveau a I’état « purement »
individuel. Cela, évidemment, rend la réduction méthodologique égocentrique douteuse en
soi.

280



We don’t need any mythology about something special that actually resides
in corpses that make them priviledged. That might be a useful myth to
spread among the unsophisticated, but it would be patronizing in the
extreme to think that we among the better informed had to preserve such
myths. [...] Myths about the sanctity of life, or of consciousness, cut both
ways. They may be useful in erecting barriers (against euthanasia, against
capital punishement, against abortion, against eating meat) to impress the
unimaginative, but at the price of offensive hypocrisy or ridiculous self-
deception among the more enlightened (p. 453-4)” (Malheureusement, le
choix des termes ici — ou des mémes comme le dirait peut-étre Dennett —
ne peut pas €tre expliqué ou excusé comme une faute inconsciente, étant
donné qu’on retrouve le méme genre de termes dans 1’introduction

« While naive adults continue to raise gothic romances to the top of the
best-seller list, we sophisticated readers find we have rendered ourselves
quite immune to the intended effects of such books » ; p. 23).

Mes italiques devraient suffire pour permettre a toute personne qui se croit
« mieux informé » de tirer ses propres conclusions sur la nécessité d’une
révision de la théorie de Dennett. Cependant, on pourrait ajouter que si Dennett
a raison de soutenir que la conscience s’est développée en raison de sa valeur de
survie, on doit également conclure que « explaining away » la conscience serait
un chemin trés dangereux a emprunter. D’un autre coté, quelle que soient les
explications bio-chimiques ou physiques de la conscience que pourraient
avancer les scientifiques « mieux informés », je suis convaincu que ces
explications ne I’emporteraient jamais sur le désir et le besoin des €tres humains
d’utiliser leur conscience commune pour améliorer la condition humaine. En
d’autres mots, si la conscience — et j’ajouterai le langage — sont de tels
« Good tricks » comme le dit Dennett, ils resteront ce qu’ils sont devenus.
« We understand one another », écrit Margolis, « for the same reason we
survive as a species » (1989:53). Tout compte fait, nous avons besoin de
davantage de conscience, pas de moins.

Pour conclure, je dirais que la lacune principale — et cruciale — de la théorie
de Dennett réside dans le fait qu’elle ne rend pas compte de I’interaction entre
différents cerveaux conscients. C’est la raison pour laquelle Dennett n’a pas
considéré la possibilité que la re...cognition réciproque entre les étres humains
est la condition nécessaire a I’apparition et au maintien d’une part importante de
la conscience. C’est égalementla laraison pour laquelle il n’a pas réfléchi sur le

281



role possible du langage dans la construction de la conscience. Sans un peu
d’aide de nos amis, notamment sous la forme du langage, la conscience ne
serait rien d’autre que « awareness », pas trés différent de celui de tous les
autres animaux. « Before my teacher came to me, I did not know that I am ».
Ces mots de Helen Keller mettent le doigt sur I’essence de la conscience qui est
cognition et interaction intersubjectives, pas monologue, isolement et auto-
stimulation.

282



En guise de conclusion. Quelques remarques
sur les implications pour la sémantique et
d’autres sciences du sens de la conception du
sens comme cognition intersubjective, ¢’est-a-
dire comme sens... commun.

Tout au long de ce livre, j’ai défendu I’idée que le mode d’existence du
phénomene du sens est essentiellement de 1’ordre de 1’intersubjectif, qu’il est
une propriété émergente qui se constitue dans un acte de cognition ou de
recognition intersubjectif et que, en tant que tel, il n’est réductible ni a ses
causes ni a ses fonctions.

En méme temps, j’ai insisté sur le fait que le sens est éminemment
connaissable, du moins si on adopte la perspective épistémologique participante
et interactionnelle. J’ai également souligné que le sens, pour pouvoir servir
d’instrument de communication efficace, doit présenter a tout moment une part
importante de stabilité intersubjective. Ontologiquement, j’ai de plus argumenté
pour la these tres forte que le phénomene du sens lui-méme n’est pas
concevable en dehors de I’acte de cognition et de conceptualisation
intersubjectives qui le constitue. C’est ainsi qu’il ne suffit pas simplement que
deux étres partagent « objectivement » une méme cognition ou qu’ils
conceptualisent de la méme maniere leurs perceptions pour qu’il y ait sens et
compréhension. Il faut en plus que la cognition et la conceptualisation
communes soient constatées et reconnues comme étant communes par les deux
parties. En conséquence, j’ai proposé une définition du sens verbal en termes de
conditions nécessaires :

Le sens verbal, pour étre, doit contenir une cognition ou une conceptualisation
intersubjectivement construite, constatée ou reconnue et mémorisée par au

moins deux locuteurs sous la forme d’un signe ou de rapports entre signes.

De ce point de vue, la compréhension réelle, ce qu’on appelle souvent
I’intercompréhension apparait au moment ou deux locuteurs constatent ou

283



reconnaissent I’existence méme d’une conceptualisation commune. Le sens,
dans cette optique, est donc nécessairement commun et public. L’idée d’un sens
entierement constitué par 1’individu seul est tout simplement un contre-sens. En
tout cas, un tel sens, si jamais il pouvait exister, serait inconnaissable aussi bien
a d’autres locuteurs qu’a la science.

Cette conception du sens, sans aucun doute, satisfait en grande partie a notre
bon sens commun. Pour se comprendre, dira-t-on, il faut bien stir qu’il y ait du
sens partagé. Sans du sens qui soit commun, il n’y a que malentendu ou
absence de communication. La vraie compréhension présuppose évidemment
qu’il y ait intersection de « compréhension » entre deux locuteurs.

En méme temps, la conception du sens comme étant nécessairement et
uniquement intersubjectif et public est certainement contre-intuitif. Nous avons
tous D’impression de disposer d’un sens « personnel » qui n’est pas
automatiquement partagé par d’autres locuteurs. Il nous arrive a tous de vouloir
communiquer quelque chose pour lequel il n’y a pas de mots. Nous avons tous
fait 1’expérience d’avoir dit quelque chose de parfaitement sensé et
d’intelligible — de notre point de vue — qui n’a pas été compris par notre
interlocuteur. Il arrive a tout le monde d’avoir la certitude ou I’impression de
« comprendre » sans qu’on se soit donné la peine de vérifier si, vraiment, il y a
eu intersubjectivité parfaite. Finalement, le fait que nous puissions produire du
sens semble étre la preuve qu’il y a bien un sens personnel et privé.

En gros, I’objection consiste a dire que méme si, a la rigueur,
I’intercompréhension parfaite est en principe possible, elle est rarement
réalisée, en pratique. En réalité, la communication verbale est un domaine flou
et incertain ou, dans la majorité des cas, les locuteurs se fient a leurs
impressions immédiates et approximatives. Méme en tenant compte d’un long
apprentissage du sens et de la négociation interactionnelle du sens dans des
situations concretes d’énonciation, I’établissement de 1’intersubjectivité reste
fonciérement hasardeux, voire aléatoire. Les étres humains, dira-t-on, se
contentent tres souvent — ou méme la plupart du temps — d’un a peu pres en
matiere de communication verbale.

A premicre vue, cette idée semble tout a fait plausible. Il est en effet facile —
du moins apparemment — de citer de nombreux cas ol la communication
verbale n’a pas réussi. Si on regarde le monde qui nous entoure, on ne peut
guere prétendre, sauf mauvaise foi, que le degré d’intercompréhension soit tres
élevé. C’est sans grand doute pourquoi un grand nombre des théories de la
communication nous proposent une vue assez pessimiste de nos possibilités de
communication. Paradoxalement, ces théories impliquent — mais sans

284



I’expliquer — que la science peut identifier et décrire les échecs de la
communication mieux que ses réussites. Comme le dit typiquement Sperber et

Wilson :

Le fait que la communication connaisse des échecs est normal ; ce qui est
mystérieux, ce qui demande a étre expliqué, ce ne sont pas les échecs de la
communication, mais ses réussites. (p. 74).

Et Bange :

On ne peut jamais étre certain de ce que veut dire un locuteur au moyen
d’une énonciation. (1992:147)

Cependant, partant d’une autre perspective, celle de 1’expérience vécue et
interactionnelle de la communication verbale, la réussite communicative peut
tout aussi bien n’avoir rien de mystérieux du tout. Pour cela, il suffit
simplement d’admettre que deux étre humains peuvent, en principe et en
pratique, reconnaitre en interaction I’existence d’une cognition partagée qui
pourra ensuite &étre codifiée et mémorisée sous forme de signes ou de rapports
entre signes. En effet, si on admet cette possibilité épistémologique d’établir
une connaissance intersubjective parfaite, on pourrait retourner la question et se
demander pour quelles raisons « mystérieuses » les étres humains ne
I’exploitent pas plus souvent pour établir un sens tout a fait commun afin de
mieux communiquer. De la méme maniére, on pourra se demander pour quelles
raisons « mystérieuses » un grand nombre de théoriciens de la communication
verbale ne veulent pas reconnaitre qu’il est réellement possible — virtuellement
— d’établir une connaissance intersubjective réelle et commune dans le
domaine du sens.

Comme j’ai essayé de le montrer plus haut, la raison principale du
scepticisme épistémologique de certains théoriciens du sens me semble résider
dans leur conception erronée ou partielle de 1’ontologie du sens avec, pour
corollaire, une conception insuffisante de I’épistémologie du sens. C’est ainsi
que la grande majorité des théories scientifiques du langage modelent leurs
épistémologies sur les épistémologies du monde non-signifiant, faisant au
passage du scientifique du sens — et d’ailleurs du locuteur « ordinaire » — un
observateur extérieur. La thése défendue par un behavioriste comme Quine est
a ce propos tout a fait typique :

285



There is nothing in linguistic meaning beyond what is to be gleaned from
overt behavior in observable circumstances. (1992:38)

Or, il me semble évident — et presque tautologique — que le locuteur ou le
scientifique qui restent seulement des observateurs extérieurs ne pourront pas
espérer arriver a des connaissances exactes sur le sens. Il est évidemment
impossible de connaitre quoi que ce soit du sens d’une langue qu’on ne
comprend pas. Pour étudier le sens, il faut nécessairement le comprendre. Et
pour le comprendre, il faut ’apprendre. Et pour apprendre le sens, il faut
activement participer dans la communication verbale. Pour apprendre a
connaitre le sens, il faut étre partie prenante d’une communauté de sens. En
d’autres termes, pour comprendre ef pour €tudier scientifiquement le sens d’une
langue donnée — et il n’y a pas d’autre sens que celui incarné dans des langues
particulieres — il faut communiquer et interagir avec d’autres locuteurs. Cette
exigence épistémologique d’interaction communicationnelle pour connaitre le
sens vaut donc tout autant pour le locuteur « ordinaire » que pour le
sémanticien.

A mon avis, c’est parce que la sémantique a seulement adopté la perspective
épistémologique de la troisiéme personne, celle de 1’observateur extérieur,
qu’elle n’est pas arrivée a se constituer en une science adaptée au mode
d’existence de son objet d’étude. S’il est vrai que le sens est une propriété
émergente qui se constitue dans un acte d’interaction et de re-cognition
intersubjective, une épistémologie objectiviste fondée sur la perspective de la
troisieme personne ne peut pas, en principe, en rendre entierement compte. En
tout cas, elle aboutira toujours a des connaissances plus ou moins probabilistes
et indéterminées.

L’adoption de la perspective de la troisieme personne, on le sait, a été une
réaction contre 1’intuitionnisme et I’introspection en matiere de connaissance.
Dans le domaine de la connaissance du sens, nous 1’avons vu, une telle mise en
question de I’introspection comme méthode de connaissance est tout a fait
justifiée. De nos jours, on n’a pas besoin d’insister sur la valeur toute relative et
souvent douteuse de 1’ « intuition linguistique » pour formuler des vérités sur le
sens — ou sur d’autres phénomenes linguistiques. En effet, c’est uniquement
dans la mesure ou I’intuition linguistique d’un chercheur particulier est
« représentative » qu’elle pourra éventuellement prétendre avoir une valeur de
vérité — apres un processus de corroboration s’entend. C’est la le probleme
épistémologique fondamental de toutes les théories sémantiques d’ordre
innéistes et universalistes. Avant de pouvoir conclure a I’existence de structures

286



sémantiques universelles, il faut montrer que celles-ci sont réellement présentes
chez tous les locuteurs. En effet, une seule exception suffit pour falsifier une
hypothese universaliste ou innéiste'.

Encore une fois, la conception du sens comme cognition intersubjective peut
nous expliquer pourquoi I’épistémologie introspective de la premiére personne
ne peut donner ni une description ni une explication fiables du sens. Pour avoir
une existence réelle, le sens doit étre constitué, confirmé et reconfirmé
intersubjectivement avec d’autres locuteurs. Il n’en va pas autrement pour le
sémanticien qui formule une hypothése sur le sens d’un mot ou d’un énoncé.

De la conception du sens comme propriété émergente a la fois intersubjective et
publique, il découle donc une épistémologie qui n’est ni celle de I’introspection
ni celle de I’observation extérieure. L’épistémologie du sens, pourrait-on dire,
n’est ni une épistémologie du je ni une épistémologie du il/elle ou ils. C’est une
épistémologie du nous, c’est-a-dire une épistémologie de la connaissance
interactionnelle (Mead), de D’observation participante (Boas, Jakobson,
Bakhtine), de I’expérimentation dialogique (Vygotsky, Harré & Gillet) et de la

' A ce propos, 1l est révélateur de voir a quel point1” « intuition » linguistique de différents
chercheurs parlant tous la méme langue ont pu donner des résultats divergents. Un bon
exemple en est les interminables débats sur le sens de I’adjectif épitheéte (voir Larsson, 1994).
C’est ainsi que Reiner remarque, au bout de son bilan des études sur I’adjectif épithete, que la
raison principale de la grande diversité des opinions sur le sens de I’adjectif épithete est la
généralisation abusive des intuitions du chercheur (1968:296). Wilmet, faisant suite a Reiner,
note que les chercheurs francophones se sont trop souvent abrités derriere leur sentiment
linguistique (1981:18). En effet, on ne peut pas tre intersubjectif tout seul. D’un autre cote,
on fera remarquer aussi que si certains chercheurs ont pu décrire ’'usage réel et général de
I’adjectif épithete — tel Blinkenberg dans le domaine de I’ adjectif épithéte — c’est justement
parce qu’ils ont su capter, par une sensibilité tout a fait extraordinaire — ce qui était
réellement commun a un tres grand nombre de locuteurs.

Dans la plupart des disciplines scientifiques, il semblerait que I’introspection, comme
moyen épistémologique, ait été définitivement délaissée pour la perspective de la troisieme
personne. En psychologie, par exemple, le behaviorisme fut une réaction violente — sans
doute trop violente — contre les éternelles controverses autour de la « bonne » interprétation
introspective des sensations (voir, par exemple, Vygotsky, 1978:3). De ce point de vue, on
peut trouver curieux que certains courants linguistiques a tendance innéiste, comme la théorie
générative et la sémantique logico-analytique, semblent toujours accorder une certaine valeur
de vérité aux jugements intuitifs basés sur la seule introspection. Comme 1’a souligné Rey-
Debove, cependant, la conséquence en est souvent que le contrdle intersubjectif des
hypotheéses devient une question d’acceptabilité entre scientifiques plutdt qu’une question de
vérité (1978:8). Ou comme ’exprime Wierzbicka d’une maniére polémique : « mainstream
modern linguistics has been focusing not on the study of languages, but on the methods of
teaching others to study those methods » (1993:23). Voir aussi Eco, 1988:248-49, pour une
critique du recours a I’intention par les philosophes analytiques.

287



pragmatique transcendantale (Apel, Habermas).

En tant que telle, cette épistémologie sera sans aucun doute en butte a
plusieurs reproches, en premier lieu a celui d’étre relativiste (sinon
nécessairement sceptique) et d’étre subjectif (au sens figuré cette fois-ci).
Comme j’ai essayé de le montrer, cependant, les connaissances du sens
produites par une épistémologie interactionnelle du sens n’ont rien de relatif ni
de subjectif. D’abord, la theése de la connaissance intersubjective du sens
présuppose en principe que nous puissions réellement connaitre « objectivement
» quelque chose, a savoir le sens. Dans une formule lapidaire, j’ai affirmé que
la connaissance du sens précéde la connaissance de la vérité, c’est-a-dire que
le probleme de la connaissance de la « vérité » ne se pose pas si le terme de
vérité manque de sens. Ensuite, ce n’est pas parce que 1’observation se fait
interactionnelle et participante que la connaissance qui en résulte sera
nécessairement approximative. La preuve éclatante en est la théorie de la
mécanique quantique qui, tout en étant une théorie opératoire permettant de
formuler et de vérifier des prédictions, tient compte du fait que I’observation a
une influence nécessaire sur le phénomene observé.

Comme le dit Harré & Gillett dans The Discursive Mind (1994) :

The human sciences must come to terms not only with a description of the
events that affect a person but also with the interpretation of those events
by that very person. This entails that, for many purposes, the investigator
must enter into dialogue with the subject and, of course, that dialogue will
not itself be psychologically neutral inrelation to the subject’s thought and
action. Furthermore, they enter into dialogue as “investigator” and
”subject”, but this is only one of the many role pairs they, as individual
people, might adopt. And the perception of other aspects of their
relationship may, of course, have an influence on any behavior that occurs
in an experimental situation. (p. 135).

Cependant, il faut bien souligner que la vérification interactionnelle et
intersubjective d’une hypothése sémantique ne sera pas « plus facile » ou moins
onéreuse que la corroboration extérieure et observatrice. A ce propos, une
remarque faite par le sociolinguiste Francoise Gadet me semble exemplaire.
Lors d’une conférence donnée a 1’Institut d’Etudes Romanes de Lund,
Francoise Gadet déclara qu’elle avait maintenant 1’impression — au bout de
quinze ans de recherches — de « sentir » et de « comprendre » comment

fonctionnaient « réellement » les constructions relatives dans la langue

288



populaire. Elle précisa qu’elle venait elle-méme d’un tout autre milieu
linguistique que celui sur lequel portaient ses recherches. Qu’est-ce a dire, sinon
que Francoise Gadet, au bout de ses efforts tenaces pour apprendre le sociolecte
qui est son objet d’étude, est arrivée a €tablir une intersubjectivité sémantique
avec les locuteurs qui parlent le sociolecte en question?

La question est donc de savoir comment nous pouvons concevoir une étude
du sens — que ce sens soit « sémantique » ou « pragmatique » — fondée sur
I’observation interactionnelle et participante. En effet, si, d’un coté,
I’épistémologie interactionnelle est la seule épistémologie qui nous permette
d’avoir des connaissances sires sur le sens, il est également vrai que celle-ci
comporte quelques dangers. Le premier « danger » est sans aucun doute que la
confirmation interactionnelle d’une hypothese sur le sens se transforme en la
constitution ou en la création, dans I'interaction méme entre le scientifique et
les locuteurs, du sens postulé par I’hypothese méme. Cela, bien slir, mene tout
droit au solipsisme. Le deuxiéme danger est celui, inhérent a toute entreprise
inductive, de l’extrapolation abusive des données sur la base d’une
corroboration particuliere.

Le danger de faire des généralisations abusives est bien siir un probleme
épistémologique commun a toutes les sciences ; je n’en parlerai pas donc pas
ici. Cependant, il est évident que I’exigence que le sémanticien doive se faire
observateur participant rend plus laborieuse la vérification ultime des
hypotheses sémantiques. Prenons en exemple le cas de la description
sémantique du lexique. En effet, la description sémantique compléte de chaque
lexéme demande sans aucun doute un énorme travail de corroboration
empirique, une fois les hypotheses formulées a partir de 1’analyse du corpus ou
a partir de I’'intuition linguistique du chercheur. Le récent travail de Kronning
sur le sémantisme du verbe devoir peut servir d’exemple (1993). Se fondant sur
une multitude d’exemples et d’outils heuristiques (compatibilité syntaxique,
évolution historique, tests de commutation, comparaisons avec d’autres
domaines de la cognition, etc.), Kronning arrive a dégager trois contenus
sémantiques principaux et hierarchisés du verbe devoir : déontique, aléthique et
épistémique.

Cette analyse emporte en grande partie la — ou plutdt ma — conviction.
Cependant, comment pouvons-nous &tre siirs que les trois contenus sémantiques
dégagés soient réellement percus ou compris par fous les locuteurs du frangais?
Déja, Kronning constate lui-méme que les trois sens semblent se développer a
des moments différents dans I’acquisition de la langue par les enfants (p. 101).
On ne peut donc pas dire que les trois sens de devoir soient nécessairement

289



communs a tous les locuteurs du francais, si on doit faire exception pour
certains enfants. On pourrait par exemple se demander si tous les locuteurs de la
langue populaire « possedent » ou comprennent les trois sens possibles du verbe
devoir’.

Par rapport a un verbe trés fréquent et grammaticalisé comme devoir, le fait
de poser de telles questions revient sans doute & se faire injustement I’avocat du
diable épistémologique. Cependant, il suffit de penser aux mots comme
« démocratie », « liberté » ou « amour » pour se rendre compte de I’immensité
de la tAche d’arriver a une description complete du sens de 1’ensemble des
lexemes employés. En effet, la description sémantique d’un lexéme ne doit pas
seulement fournir le dénominateur commun a tous les emplois du terme, son
« noyau dur » intersubjectif, s’il en existe un, mais également les variations du
sens qui, tout en étant intersubjectivement stables a 1’intérieur d’un groupe de

TVoici un autre exemple du méme probléme. Kronning écrit : « Etant donné la précarité de la
distinction, fort controversée, entre I’« analytiquement nécessaire » et le « synthétiquement
nécessaire », il est probable que la saillance des nceuds A-ANAL et A-SYNTH est faible, si
tant est qu’ils accédent au statut nodal » (1994:85 ; c’est moi qui souligne). Or, s’il est vrai
que cette distinction est « fort controversée », il faut souligner que cette controverse est une
controverse entre philosophes (surtout analytiques) et non pas entre les locuteurs ordinaires
de la langue naturelle. A ma connaissance, personne n’a essayé de tester empiriquement la
réalité cognitive de cette distinction dans la conscience linguistique des locuteurs. Il semble
par conséquent un peu aventureux de faire appel a la seule conscience des philosophes pour
évaluer la saillance des nceuds en général.

290



locuteurs, ne sont pas pour autant généralement partagées’.

Cependant, il est important de noter que la conception intersubjectiviste du
sens demande que 1’existence réelle de tout phénomene supposé signifiant soit
démontrée ou corroborée en interaction avec d’autres locuteurs. Notamment, il
ne suffit pas de démontrer ’existence d’une structure formelle ou d’une
régularité abstraite dans le langage pour pouvoir conclure que celles-ci sont
signifiantes. A la différence de la plupart des théories sémantiques
« traditionnelles » — mais a I’instar du cognitivisme linguistique — la théorie
intersubjectiviste du sens attribue non seulement un statut ontologique au sens,
mais un statut ontologique connaissable ou le critere empirique ultime de son
existence et de son identité est la compréhension interactionnelle et
intersubjective. A la fin, donc, nous revenons au point de départ. Seul le sens
qui est commun a une existence réelle, un statut ontologique qui lui est propre.

Cette contrainte empirique imposée par la théorie a évidemment aussi des

* Rendons donc hommage a ceux, a savoir les lexicographes, qui veulent bien s’occuper avec
patience et conscience de ce travail de Sisyphe et qui, vu les difficultés, s’en sortent
certainement avec tous les honneurs. Malheureusement, il est devenu a la mode de
dévaloriser le travail des lexicographes pour décrire le mieux possible le sens attribué aux
mots al’intérieur d’une communauté linguistique qui, du moins dans le domaine du sens, est
beaucoup plus hétérogéne que ne veulent reconnaitre beaucoup de linguistes (d’ou,
évidemment, |’attention presque exclusive portée a ce qui est supposé étre commun a tous les
locuteurs au dépens de ce qui pourrait é&tre commun a certains d’entre eux). Comme le dit
Wierzbicka : « The traditional assumption that words can be defined, however, has recently
fallen on bad times. Many linguists, philosophers, and psychologists have come to doubt the
definability of words and, moreover, are trying to present their pessimism and despair on this
score as a new and superior wisdom » (1993:42). Cependant, comme le souligne Wierzbicka
aussi, bien des théoriciens de la linguistique confondent ici ce qu’ils appellent
I’indétermination du sens des mots avec les difficultés empiriqgues de la description
sémantique.

A cela s’ajoute le fait qu’on néglige souvent le role pédagogique du dictionnaire pour
I’amélioration de I’intersubjectivité sémantique dans la communauté linguistique. En effet,
que se passe-t-il lorsqu’un locuteur fait sienne une définition trouvée dans le dictionnaire du
sens d’un mot qu’il ne comprend pas sinon que le locuteur accepte, consciemment ou non, de
partager ce sens avec d’autres locuteurs (méme si, parfois, ce sens n’est pas réellement une
description compléte de ’usage réel, mais une stipulation intuitive de la part des auteurs du
dictionnaire). Que le dictionnaire soit un instrument indispensable de renforcement de
I’intersubjectivité sémantique est évident lorsqu’on considere son rdle dans 1’apprentissage
d’une langue étrangere. Le dictionnaire, pourrait-on dire, remplace ’interaction avec les
locuteurs natifs. Certes, le dictionnaire peut étre utilisé comme un moyen autoritaire pour
imposer un certain sens tel qu’il est utilisé dans certains milieux. Mais il ne faut pas
confondre le choix normatif de limiter la description du lexique & I’usage du sens dans
certains groupes sociaux avec les difficultés empiriques de décrire d’une maniere exhaustive
toutes les nuances de sens attachées a tel lexeme par 1’ensemble des locuteurs dans tous les
milieux sociaux possibles.

291



conséquences pour la délimitation de I’objet d’étude de la sémantique. Prenons
encore un exemple tiré de I’ouvrage de Kronning sur le verbe devoir. Kronning
écrit :

Notre analyse sémantique de devoir nous a permi d’isoler I’invariant
sémantique commun a tous les emplois de ce modal : 1’apodicticité. Cet
invariant, qui n’a jamais, que nous sachions, été ainsi défini auparavant, est
d’une abstraction (« schématicité ») extréme. Ni véridicile, ni montrable,
I’invariant apodictique est dénué de propriétés énonciatives. En outre,
I’universalité mondaine que dénote I’invariant apodictique est dépourvue
de domaine d’application (domaine ou « champ », du FAIRE ETRE ou de
I’ETRE. (1994:71).

Kronning prend soin de souligner que si I’invariant ainsi dégagé « satisfait aux
exigences méthodologiques de la s€émantique abstraite et a la théorie classique
de la catégorisation, la réalité cognitive de cet invariant semble néanmoins
sujette a caution » (ibidem). En admettant que Kronning ait raison dans son
appréciation que cet invariant est aussi bien « dénué de propriétés
énonciatives » que « dépourvu de domaine d’application », la conclusion, du
point de vue intersubjectiviste, serait plutdt de dire que cet invariant est non-
signifiant, qu’il est une des conditions cognitives du sens, mais sans qu’il soit
signifiant en tant que tel*.

Examinons un autre exemple pour montrer les conséquences
épistémologiques de la théorie intersubjectiviste du sens. Il s’agit de la these
défendue par Kleiber de la « présupposition référentielle » attachée aux items
lexicaux. Ici, nous pouvons prendre en exemple une hypothése spécifique qui

* Cette conclusion serait toujours valable méme si on arrivait a montrer, malgré tout, la
« réalité cognitive » de I’invarianten question. Comme je I’ai déja fait remarquer, le tort de
certains linguistes cognitivistes me semble étre de postuler que toute structure cognitive,
toute conceptualisation et toute catégorie perceptuelle est aussi et nécessairement signifiante.
S’il est vrai que tout sens, en tant qu’entité stockée dans le cerveau, est une entité mentale —
plutdt qu’une propriété du monde —, il n’en découle pas que toute unité mentale est aussi
signifiante. Lorsque Langacker affirme que « meaning is equated with conceptualization »
(1986:3), il s’agit @ mon avis d’une généralisation abusive. La signification demande, pour
étre, et pour €tre connaissable, que la conceptualisation individuelle soit confirmée par un
autre locuteur. C’est la la raison profonde, me semble-t-il, pour laquelle nous avons tant de
mal a attribuer seuls un sens aux conceptualisations faites en révant et, par extension, pour
laquelle la psychanalyse, malgré des postulats ontologiques douteux, peut néanmoins étre une
thérapeutie bienfaisante. Plus qu’autre chose, la psychanalyse, grice a la présence d’autrui,
nous permet d’attribuer un sens aux sensations et aux sentiments qui, sinon, nous paraitraient
incompréhensibles.

292



découle de I’hypothése principale. Kleiber écrit :

La notion de force référentielle, par contre, a trouvé dans cette énigme
syntaxique des énoncés copulatifs un banc d’essai positif. La nécessité
d’une échelle référentielle, ou plutot d’une échelle de référentialité, qui
classerait hiérarchiquement les expressions selon leur degré de force
référentielle, ne semble pas devoir étre remise en cause. (1981:123).

Tout comme dans le cas de Kronning, I’analyse de Kleiber emporte largement
la (ma) conviction. Cependant, du point de vue qui est le ndtre ici, on notera
d’abord que Kleiber, en faisant appel au « test de coordination », part de la
présupposition qu’il y a consensus généralisé sur I’acceptabilité grammaticale et
sémantique des phrases qui résultent de ce test. Or, dans les cas ou il s’agit de
I’acceptabilité sémantique de ces phrases, la valeur du test dépend entierement
d’une vérification du sens intersubjectif des phrases en question’.
Deuxiémement, il faudra se demander dans quelle mesure la présupposition
référentielle décrite par Kleiber a une existence réelle comme sens. Pour ma
part, je n’ai pas le moindre doute sur le fait que cette présupposition fait partie
de la compréhension de la plupart des locuteurs des items lexicaux. Il
n’empéche, justement, que c’est 1a un point qu’il faudra examiner en interaction
avec « la plupart des locuteurs » avant de pouvoir I’affirmer avec certitude®.

Le dernier exemple, comme il se doit, est tiré de mes propres recherches sur
la place et le sens de 1’adjectif épithete auxquelles j’ai déja allusion
(Larsson:1994). Apres I’analyse de pres de 10 000 occurrences d’une centaine

* Cela me semble d’ailleurs vrai pour la plupart des tests utilisés en sémantique. En effet,
I’interprétation du sens de la phrase qui, par exemple, est le résultat de I’épreuve de
commutation est soumise aux mémes exigences épistémologiques que la phrase de départ. En
toute rigueur, la valeur explicative d’un tel test, dans le domaine du sens, ne peut étre
qu’heuristique.

¢ Cependant, si Kleiber me semble avoir tout a fait raison dans sa critique de certains
paradoxes posés — ou inventés — par les philosophes, c’est justement dans la mesure ot il
fait preuve de beaucoup de respect et de sensibilité pour le sens communément attribué aux
items lexicaux par les locuteurs de la langue naturelle. Il n’empéche que, pour I’avocat du
diable que je suis ici, certaines de ses affirmations sur le sens des phrases et des items
lexicaux sont données sans véritable vérification interactionnelle et intersubjective. D’autre
part, je suis convaincu qu’on pourrait assez facilement vérifier en interaction directe avec les
locuteurs, moyennant des exemples accessibles, la réalité sémantique de la présupposition
référentielle. Le probléme, sans doute, c’est qu’une telle démonstration, dans un langage
compréhensible au commun des mortels, par exemple dans celui de la « logique naturelle »
de Grize, n’aurait pas emporté laconviction du jury qui devait accepter ou refuser la these de
doctorat soutenue par Kleiber sur ces questions. Surtout, une telle démonstration n’ aurait pas
été prise au sérieux par les philosophes analytiques eux-mémes.

293



d’adjectifs de valorisation positive, j’étais arrivé a formuler une hypothese qui
était compatible avec la plupart des données et qui semblait pouvoir expliquer
la place de I’adjectif épithete en général. La voila : « Plus grande est ’extension
propre de I’adjectif, plus sa probabilité d’antéposition sera forte ». J’ai pris soin
de souligner que cette hypotheése ne prétendait pas expliquer le sens spécifique
de tel adjectif a telle place, tout en notant cependant que le sens le plus extensif
avait tendance a étre antéposé.

Si je devais (déja) faire mon auto-critique, il est hors de doute que je n’ai pas
satisfait aux exigences de la vérification interactionnelle posée par la théorie
élaborée ici. D’une part, de nombreuses interprétations fondées sur ma propre
« intuition linguistique » ont été laissées a I’appréciation ultérieure de mes
lecteurs, en premier lieu de mes lecteurs francophones. Deuxiemement, il reste
certainement le probleme de savoir quel est le statut exact du facteur
extensionnel que je crois avoir découvert. Est-1a un facteur qui agit dans la
conscience du locuteur lorsqu’il comprend le sens de tel adjectif particulier? En
effet, il n’est pas impossible — d’autant plus que ce facteursemble uniquement
pouvoir expliquer la place de I’adjectif — qu’il s’agisse d’un facteur non-
signifiant qui régirait ’agencement des mots d’aprés leur fréquence
d’occurrence, mais sans jouer un réle dans la compréhension du sens en tant
que tel. Par exemple, on pourrait formuler I’hypotheése selon laquelle
I’extension est surtout une mesure de la quantité d’informations véhiculée par
les unités linguistiques (dans le sens de la théorie de I’information stricte), et
que, en tant que telle, elle ne fournit aucune indication qui permet de
comprendre le sens de telle unité a telle place’.

Dans un compte rendu de mon ouvrage, Henning Nglke écrit :

Apres une longue discussion des diverses approches référentielles et non
référentielles de la notion d’extension, Larsson opte « pour la these selon
laquelle les adjectifs sont effectivement employés dans la langue naturelle
avec une fonction référentielle virtuelle et que leurs référents possibles sont
des propriétés ou des qualités plutdt que des objets qui peuvent posséder
ces propriétés ou ces qualités ». On verra que Larsson non plus n’arrive pas
a rendre cette notion opératoire. En effet, décider de I’extension d’une
occurrence particuliere d’un adjectif donné semble toujours dépendre
crucialement de l'intuition de ’analyste » (a paraitre ; c’est moi qui

7 Cependant, dans mon ouvrage sur I’adjectif épithete, j’ai plutdt opté pour I’hypothese que
I’extension, dans 1’esprit des locuteurs, était reliée aussi a la présupposition référentielle
décrite par Kleiber. Si cette hypothese est correcte, 1’extension devrait donc réellement jouer
un role dans la compréhension du sens de I’adjectif épithete.

294



souligne)

Telle que la vérification de I’hypothése extensionnelle a été effectuée dans mon
ouvrage, il est indéniable que cette remarque de la part de Nglke touche a un
probleme fondamental. Cependant, il est intéressant de noter que Nglke ne se
prononce pas sur la validité intersubjective de mes décisions « intuitives ».
Pourtant, le point crucial est justement de savoir, par exemple, s’il est —
intersubjectivement — vrai que 1’adverbe qui qualifie un adjectif a pour effet ou
non de réduire I’extension propre de 1’adjectif (si donc, pour concrétiser,
I’extension de « trés rouge » est moins importante que 1’extension du seul
« rouge »). Si I’extension joue réellement un réle dans la compréhension des
locuteurs, I’important, dans la perspective intersubjectiviste, n’est pas de savoir
si la notion d’extension peut étre rendue opératoire en termes formels ou
computationnels. Ce qui est de premiere importance est plutdt de savoir la
maniere dont on peut tester intersubjectivement I’existence et 1’influence chez
les locuteurs « ordinaires » de ce facteur. Qu’on doive souvent se contenter
d’un contrdle intersubjectif entre linguistes, dans le cas présent entre ma propre
intuition et celle de Nglke, est sans doute dans une certaine mesure inévitable.
Mais il faut souligner qu’une telle vérification intersubjective entre linguistes,
qui reléve de la perspective de 1’observateur extérieur, est toujours un pis-aller
faute de pouvoir effectuer des test a partir de 1’épistémologie interactionnelle
dégagée dans 1’ouvrage que voici® .

Quelles sont les lecons méthodologiques & tirer de ses exemples et des amples
discussions théoriques menées dans les pages antérieures. Tout d’abord,
certainement, que la vie professionnelle du sémanticien intersubjectiviste n’aura
rien d’une sinécure. C’en est, malheureusement, fini avec la vie sédentaire et
douillette du linguiste assis dans son fauteuil qui savoure ses écrivains favoris
pour constituer et analyser un corpus. Du point de vue intersubjectiviste, le
résultat de cet exercice, a part ’agrément, ne pourra étre, en toute rigueur, que
heuristique : c’est une étape pour formuler les hypotheses.

Pour la corroboration ultime et rigoureuse de ces hypotheses, en revanche, le
sémanticien n’a pas d’autre choix que l’interaction expérimentale, participante
et dialogique. C’est en ce sens que la méthodologie expérimentale élaborée
entre autres par Mahmoudian (1993) me semble convenir a la conception

¢ Le lecteur voudra bien m’excuser d’avoir insisté ici sur un exemple personnel. Cependant,
le probléme de I’adjectif épithéte en francgais me semble étre un banc d’essai idéal pour
discuter la portée des théories linguistiques.

295



ontologique du sens comme cognition et conceptualisation intersubjectives.
D’une part, la méthode expérimentale ne préjuge pas du statut de 1’objet
d’étude, entre autres en ce qui concerne son homogénéité. D’ autre part,
I’expérience empirique des hypothéses sémantiques a cet avantage qu’elle
permet au scientifique d’étre présent lors de ’expérience. Finalement, la
science expérimentale a développé des méthodes sophistiquées permettant au
chercheur de limiter les dégats et les déformations diis a sa propre intervention.
Sur ce dernier point, on aura tout intérét a prendre note des discussions menées
en sociolinguistique et en psycholinguistique — et dans leur discipline mére
respective, la sociologie et la psychologie — sur la maniére de construire,
d’entreprendre et d’interpréter des enquétes (voir, par exemple, Labov, 1972)’.

Une autre voie fructueuse & explorer dans la perspective intersubjective me
semble étre celle de I’analyse de la « logique naturelle » entreprise par Grize et
par ses collegues (1990). En effet, I’'idée méme de cette analyse est de montrer
comment fonctionne « réellement » la conscience linguistique, et le processus
de compréhension, des locuteurs ordinaires.

Il y évidemment beaucoup — ou énormément — de choses a dire encore
quant a la méthodologie qui semble découler de la conception intersubjectiviste
du sens. Le faire ici, cependant, reviendrait a épaissir un ouvrage déja (peut-étre
trop) volumineux. Soulignons cependant que la théorie développée ici
n’entraine pas nécessairement une dépréciation des résultats auxquels sont
arrivées les sémantiques abstraites traditionnelles. En revanche, la théorie
intersubjectiviste du sens exige que les descriptions du sens déja proposées
décrivent quelque chose qui a une existence réelle dans la conscience
intersubjective des locuteurs. Rien n’empéche, par exemple, qu’aussi bien
certains sémes et la référence actuelle ou virtuelle que les conditions de vérité
jouent réellement un rdle dans la constitution du sens entre les locuteurs. I reste
cependant a le démontrer avant de pouvoir dire qu’il s’agit 1a des facteurs qui
font partie de I’objet d’étude de la sémantique, autrement dit que ce sont l1a des
facteurs signifiants.

Finalement, il est important de noter que fout sens, dans la perspective
intersubjectiviste, est digne d’attentionscientifique. Le sens argotique partagé a
I’intérieur d’une bande de voyous de la banlieue est aussi réel et intéressant que
le sens produit par les plus grands écrivains. Pour le scientifique s’entend! En

® Pour une discussion détaillée de 1’applicationde la méthode expérimentale en linguistique,
voir Mahmoudian, 1993:11-57 et 147-183 ; 1982:165-198. Notons aussi que la psychologie
cognitive et la sémantique cognitive ont fait preuve de beaucoup d’ingéniosité pour
construire des tests qui peuvent servir d’indications de la réalité cognitive, entre autres sur la
nature du stockage dans la mémoire des unités de sens (voir, par exemple, Solso, 1991)

296



tant que locuteurs, nous pouvons — a un certain degré au moins — choisir avec
qui nous voulons établir une intersubjectivité sémantique. Ce choix, nous
I’avons vu, est loin d’étre innocent. Il y va de la maniere dont nous désirons
vivre ensemble. Contre ceux qui insistent sur le déterminisme du sens, que
celui-ci soit d’ordre culturel, cognitif, neuro-physiologique, biologique,
médiatique, etc., je voudrais pour ma part insister sur la marge de manceuvre
laissée a I’€tre humain, sur sa liberté virtuelle, et sur la responsabilité par
rapport a autrui qui en découle. Mais la liberté ne peut s’exercer qu’en toute
connaissance de cause, c’est-a-dire en nous accordant au moins sur le sens de la
notion de vérité et sur celui du sens. D’oll mon irritation contre ceux qui
affirment, plus ou moins catégoriquement, mais sans étre en mesure de fournir
des preuves décisives, que nous ne pouvons pas nous comprendre, méme pas
avec la meilleure volonté du monde.

297



Qu’est-ce que le sens? Cette question déja ambigue, pouvant porter ou bien sur
le sens du « sens » ou bien sur son référent, mene vite, nous 1’avons vu — et
nous en avons souffert — aux pires paradoxes. Si nous la posons comme une
question sur le sens du sens, nous tombons dans la tautologie ou dans le cercle
vicieux. Si nous la posons comme une question sur I’entité a laquelle référe le
terme de sens — d’ailleurs en présupposant I’existence méme de ce quelque
chose dont nous questionnons la nature — nous sommes entrainés dans I’abime
vertigineux du réductionnisme qui, en principe, ne s’arrétera qu’au seuil de la
théorie, non encore existante, qui expliquera, au niveau microscopique des
quantas ou au niveau macroscopique des lois qui régissent I’univers, I’essence
de toutes choses, y compris celles de la vie et de la conscience humaines.

Pour sortir de ce dilemme et pour surmonter les paradoxes qui semblent
inhérents a toute interrogation sur le sens, ma principale suggestion a été de voir
dans le phénoméne que nous appelons « sens » une propriété émergente,
quelque chose qui fait partie de ce « world-three reality » postulé par Popper et
repris — ou reinventé — comme explication ontologique des phénomenes
spécifiquement humains par des théoriciens comme Carr (1990), Margolis
(1989), O’Connor (1993), Wiener (1961), Bunge (1980 et 1981) et quelques
autres encore.

Seule une telle supposition, telle est ma conviction du moins, me semble
susceptible d’assurer une réalité ontologique et connaissable, non pas a
n’importe quel phénomene que nous pouvons choisir arbitrairement d’appeler
« sens », mais a un phénomene qui correspond étroitement a une réalité
vaguement mais réellement percue quand nous entendons le mot « sens ». Par
conséquent, la théorie du sens élaborée ici n’est pas nominaliste. Elle postule
que le terme de « sens » désigne un phénomene ayant une identité et un mode
d’existence propre.

Cette identité et ce mode d’existence pourraient sans aucun doute é&tre
d’ordre neuro-physiologique ou cognitif. Il est en effet possible que ce que nous
appelons « sens » réfere « en réalité » ou bien a un ensemble spécifique d’états
bio-chimiques dans le cerveau ou bien a I’ensemble de nos conceptualisations,
perceptuelles ou autres.

Cependant, si on soutient, & 1’instar de Lakoff et de certains cognitivistes
sémantiques, que le sens n’est rien d’autre que [’ensemble des
conceptualisations de 1’étre humain, on 6te effectivement au concept de sens
une identité et un mode d’existence propre. Or, si on veut maintenir 1’hypothese
selon laquelle le sens est une entité d’une espece particuliére, il faut au contraire
montrer qu’il est autre chose que, par exemple, I’ensemble des concept-

300



ualisations de 1’€tre humain". Il me semble que la théorie du sens comme
cognition intersubjective satisfait a cette exigence. Du point de vue défendu ici,
le sens est un type ou un ensemble spécifique de « conceptualisations », a
savoir, en gros, l’ensemble des conceptualisations intersubjectivement
reconnues et constatées. Etant donné que cet ensemble se constitue et émerge
dans I’interaction entre les locuteurs, nous pouvons, sans risque de tautologie, le
désigner par le terme de sens.

Certes, le fait que cette théorie (me) parait satisfaisante du point de vue
épistémologique et ontologique ne garantit nullement qu’elle soit valide. En
effet, si nous voulons maintenir 1’hypothése réaliste du sens comme
intersubjectivité, il faudra aussi montrer en quoi, plus précisément, ce sens
consiste, c’est-a-dire qu’il faudra montrer quelle est 1’étendue des conceptua-
lisations qui sont non seulement partagées, mais également reconnues comme
étant partagées.

Ainsi formulée, on voit tout de suite I’énorme complexité épistémologique de
I’entreprise sémantique'’. Premiérement, il est évident qu’il y a souvent, dans la
pratique de la communication verbale, une asymétrie entre les locuteurs
effectivement en présence I’un de I'autre et les locuteurs entre lesquels
I’intersubjectivité sémantique s’est constituée ou (re)confirmée. Cette
asymétrie, nous I’avons vu, devient encore plus marquée dans certaines formes
de la communication écrite, celles-ci étant la plupart du temps une
communication « différée » ot les locuteurs ne peuvent pas avoir recours a la
situation d’énonciation pour désambiguiser d’éventuelles incertitudes séman-
tiques.

Autrement dit, le sens qui se constitue entre deux locuteursest souvent, par la
suite, utilisé par I’un ou par I’autre dans des échanges verbaux avec d’autres
locuteurs qui n’ont pas participé dans la « premieére » constitution et
reconfirmation du sens. On pourrait dire que, dans la pratique de I’interaction
verbale, la plupart des locuteurs font comme si le sens déja constitué et
confirmé était commun a tous les autres locuteurs d’une langue donnée — ou
du moins a la plupart d’entre eux". L’existence de cette présupposition, bien
siir, est un argument pour la validité de la théorie intersubjectiviste du sens,

" A cela s’ajoute la conséquence peu élégante, scientifiquement parlant, que cela nous
laissera avec deux termes — par exemple « sens » et « conceptualisation » ou « sens » et
« intention » — qui désigneraient le méme phénomene.

= Ce qui, d’ailleurs, peut expliquer pourquoi la sémantique a eu tant de difficulté a se
constituer en une science cohérente.

* On peut voir dans cette affirmation une réinterprétation des maximes conversationnelles de
Grice et d’autres pragmaticiens.

301



mais ne facilite en rien la tiche du sémanticien.

Deuxiémement, la constitution de 1’intersubjectivité est un processus
dynamique, en constante évolution et révision, ot aucun locuteur ne peut se
reposer sur ses lauriers s’il veut continuer a étre compris et a comprendre au-
dela de la premiére constitution du sens'.

Finalement, et le pire de tout, une fois passé le moment de la constitution
intersubjective du sens, ce sens existera uniquement sous la forme d’une entité
mentale mémorisée a I’intérieur de chaque cerveau particulier. Comme le dit
Hirsch : « There is no magic land of meanings outside human consciousness »
(1967:4).

Ces trois phénomenes, 1’asymétrie, le dynamisme et la mémorisation, on le
comprend, ont tous pour conséquence de rendre la vie extrémement difficile
pour le sémanticien consciencieux. Qui dit asymétrie dit aussi travail incessant
de désambiguisation et de négociation de sens dans la situation d’énonciation.
Qui dit dynamisme dit aussi que le réve d’un ensemble signifiant enti¢rement
stable est un réve utopique. Et qui dit memorisation dit aussi de possibles
défaillances et intermittences de mémoire, malgré les mécanismes
mnémotechniques incorporés dans la langue.

Pour ces raisons, la tache de décrire synchroniquement — avec une rigueur
scientifique suffisante — 1’ensemble des sens intersubjectivement établis dans
une communauté linguistique a un moment donné de I’histoire est une tache
impossible®. 11 est donc tout a fait naturel — et compréhensible — que les
sémanticiens, méme dans une perspective intersubjectiviste, se concentrent
d’abord sur les parties du sens qui semblent présenter plus de stabilité
synchronique et diachronique que d’autres. Ce qui ne l’est pas, c’est de
prétendre que la stabilité sémantique la plus étendue est un sens « plus vrai » ou
plus « réelle » qu’un sens établi dans un groupe restreint de locuteurs.

En effet, méme si la sémantique doit nécessairement trouver des critéres pour
délimiter un champ d’étude trop vaste, il ne me semble pas trés satisfaisant de
se borner uniquement au sens le plus généralement partagé. J’estime pour ma

* De la, évidemment, les éternelles difficultés de compréhension entre les générations ou
entre différentes classes sociales.

' Signalons que c’est l1a également la conclusion a laquelle arrive Eco en postulant
I’existence d’un « Systeme Sémantique Global qui devrait s’identifier a la totalité¢ de notre
connaissance du monde, dans la mesure ol celle-ci est socialement stabilisée » (1988:159) Et
Eco de poursuivre : « Définir et décrire exhaustivement ce systéme est chose impossible. Non
seulement a cause de son ampleur, mais aussi parce que les unités culturelles se restructurent
continuellement dans le cycle illimité de la sémiose, soit sous 1’impulsion de perceptions
nouvelles, soit & cause du jeu de leurs contradictions réciproques. Ainsi va la vie de la
culture. » (1988:160)

302



part que la sémantique, en accord avec 1’objectif humaniste que je m’étais
proposé au début de cet ouvrage, devrait aussi — et pourquoi pas surtout —
étudier les domaines du sens ou, de toute évidence, nous avons besoin de pius
d’intersubjectivité. Tel est sans aucun doute le cas de I’intersubjectivité
asymétrique qui regne entre les citoyens et les manipulateurs médiatiques et
politiques. Tel est aussi le cas de l'intersubjectivité entre les hommes et les
femmes, entre différentes générations, entre différentes ethnies, entre différents
pays et cultures.

En effet, la sémantique interactionnelle et intersubjectiviste, en étudiant un
aspect ou un domaine du sens, ne pourra pas éviter d’améliorer et de renforcer
I’intersubjectivité sémantique entre les étres humains. C’est peut-&tre 1a,
finalement, le plus grand mérite de la théorie proposée ici, tout a faiten dehors
de la question de sa validité dans les termes de cette vérité que, de toute fagon,
de nombreux théoriciens de I’épistémologie scientifique et de la communication
prétendent indéfinissable, inconnaissable, incommensurable et insondable.

303






Bibliographie des articles et des ouvrages cités

Note. Les romans contemporains sur la légende d’Arthur sont donnés en fin de la biblio-
graphie.

ADRIAENS, G., 1993, « Process linguistics: A cognitive-scientific approach to
natural language understanding », in Geiger, R.A. & Rudzka-Ostyn, B. (ed.),
1993, pp. 141-170.

ANGENOT, M. ET AL (ed.), 1989, Théorie littéraire, Paris : PUF, Coll.
« Fondamental ».

APEL, K.-0.,1973, « Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft une die
Grundlagen der Ethik », In. Transformation der Philosophie, bd 2, Frankfurt
am Main : Suhrkamp Verlag.

— 1972, « The Apriori of Communication and the Foundation of the
Humanities », In. Man and World 5, n° 1.

ARMENGAUD, F., 1985, La pragmatique. Paris : PUF/Que sais-je?, n°® 2230.

ASHE, G., (ed.), 1968, The Quest for Arthur’s Britain, London : Paladin,
Grafton Books.

AUROUX, S., (ed.), 1990, Encyclopédie philosophique universelle. II, Les
notions philosophiques, dictionnaire, Paris : PUF.

AVERILL, E.-W., 1982, « Color and the Anthropocentric Problem », in Journal

of Philosophy. 82, 6, p. 281-303.

BACH, K., 1994, « Introduction », in Harnish, R.M. (ed.), 1994, pp. xi - xxvi.

BACHMANN, C. & LINDENFELD, J. & SIMONIN, J., 1981, Langage et

communications sociales, Paris : Hatier-Credif.

BAKHTINE, M.

— 1977, Le marxisme et la philosophie du langage. Essai d’application de la

méthode sociologique en linguistique, Paris : Editions de Minuit.

— 1978, Esthétique et théorie du roman, Paris : Gallimard, Coll. « Tel ».

BANGE, P., 1992, Analyse conversationnelle et théorie de 1’action, Paris :
Hatier/Didier.

BARTHES, R.

— 1967, « The Death of the Author », in Aspen, n° 5-6 (republié en frangais,

305



1968, dans Mantéia V

BARTLETT, E.J., 1978, « The acquisition of the meaning of color terms. A
study of lexical development », R. Campbell & P. Smith (eds.), Recent

advances in the psychology of language. Language development and mother-
child interaction, New York : Plenum.

BAYLON, C. & FABRE, P., 1978, La sémantique, Paris: Ed. Nathan, coll.
Linguistique frangaise.

BAYLON, C. & MIGNOT, X., 1995, Sémantique du langage. Initiation,
Paris : Nathan, Université, Coll. « Fac linguistique ».

BENTHAM, J., (1959), Bentham’s Theory of Fiction., ed. C.K. Ogden,
NewYork : Paterson.

BENVENISTE, E., 1966, Probleéemes de linguistique générale, Paris :
Gallimard.

BERGEZ, D., et al, 1990, Introduction aux méthodes critiques pour I’analyse
littéraire. Paris : Bordas.

BERLIN, B. & KAY, P., 1969, Basic Color Terms : their Universality and

Evolution. Berkely : University of California Press.

BERNASEK, J.L. & HAUDE, R.H., 1993, « Color-naming and color-matching
by preschool children as a function of visual field and sex », Perceptual and
Motor Skills, vol. 77, p. 739-747.

BICKERTON, D., 1990, Language & Species, Chicago & London : The

University of Chicago Press.

BOCHENSKI, I.M., 1967, La philosophie contemporaine en Europe, Paris :
Petite Bibliotheque Payot, n° 7.

BOUDON, R., 1991 (1990), L’art de se persuader des idées douteuses, fragiles
ou fausses, Paris : Fayard (1990) ; Seuil : coll « Points, essais » (1991).

BRADFORD, R. (ed.), 1993, The State of Theory, London and New York :
Routledge.

BROWN, R. (ed.), 1970, Psycholinguistics, New York : Free Press.

BROWN, R. & LENNEBERG, E.,, 1954, « A Study in Language and
Cognition », Journal of Abnormal and Social Psychology, vol. 49, pp. 454-
462.

BRUNER, J.K., 1983, Child’s talk. Learning to use Language, New York and
London : W. W. Norton & Company.

BUBER, M.

— 1969 (1923), Je et tu, Paris : Aubier, Coll. « Bibliotheque philosophique ».

— 1992, On Intersubjectivity and Cultural Creativity, Chicago and London :
The University of Chicago Press

306



BULLOCK, D., 1987, « Socializing the theory of intellectual development »,
M. Chapman & R.A. Dixon (éds.), Meaning and the Growth of
Understanding, Berlin : Springer Verlag.

BUNGE, M.

— 1980, The Mind-body Problem, Oxford : Pergamon Press.

— 1981, Scientific materialism, Dordrecht: D. Riedel.

BURKE, S., 1992, The Death and Return of the Author Criticism and
Subjectivity in Barthes, Foucault and Derrida, Edinburgh : Edinburgh
University Press.

BUTOR, M., 1960 et 1964, Essais sur le roman, Paris : Gallimard, Coll. Tel.

CAMPBELL, K., 1992, « The Implications of Land’s Theory of Color Vision »,
in Mind and Cognition. A Reader. W.G. Lycan (éd.). Oxford, UK and
Cambridge, USA : Blackwell.

CAREY, S., 1978, « The child as word learner », M. Halle, J. Bresnan & G.A.
Miller (eds), Linguistic theory and psychological reality, Cambridge, Mass.:
MIT Press.

CARR, P., 1990, Linguistic Realities. An Autonomist Metatheory for the
Generative Entreprise, Cambridge, UK : Cambridge University Press.

CARRITHERS, M., 1992, Why Humans have Cultures. Explaining
Anthropology and Social Diversity, Oxford and New York : Oxford

University Press.

CAUZINILLE-MARMECHE, E. & DUBOIS, D. & MATHIEU, J., 1988,
« Catégories et processus de catégorisation », in Modéles généraux et
locaux du développement cognitif, G. Netchine (éd). Paris : PUF.

CAVENDISH, R., 1988, « The knight errant : The quest for integrity », in M.
Pors (éd.), The Vitality of the Arthurian Legend. A Symposium, Odense :
Odense University Press.

CHALMERS, A.F., 1987 (1982), Qu’est-ce que la science? Paris : Livre de

poche/Biblio essais.

CHANGEUX, J.-P., 1984, L’Homme neural, Paris : Hachette-Pluriel.

CHARTIER, P., 1990, Introductions aux grandes théories du roman, Paris :
Bordas.

CHOMSKY, N.

— 1977, Réflexions sur le langage, Paris : Maspero.

— 1988, Language and Politics. Montréal and New York : Black Rose Books.

CHURCHLAND, P.M. & CHURCHLAND, P.S., 1990 (1983), « Stalking the
Wild Epistemic Engine », in. LYCAN, W.G. (éd), 1992.

CLARK, E.V., 1993, The Lexicon in Acquisition, Cambridge, UK : Cambridge

307



University Press.

CONNER, S., 1992, Theory and Cultural Value, Cambridge, Mass. : Blackwell
Publishers.

CORSINIL R.J., (ed), 1984, Encyclopedia of Psychology, New York, etc. : John
Wiley & Sons.

CROS, E., 1989, « Sociologie de la littérature », in Angénot, M. et al. (éd.),
Théorie littéraire, Paris : PUF, Coll. « Fondamental ».

CROSSLEY, N., 1996, Intersubjectivity. The Fabric of Social Becoming,
London : Sage Publications.

CRUCHAUD, Y., 1992, Variabilité, hiérarchie et approximation dans les
mécanismes de la signification, Lausanne : Université de Lausanne, Bullll, n°
12.

CULLER, J., 1976, Saussure, London : Fontana.

CURRIE, G., 1990, The Nature of Fiction, New York, etc. : Cambridge
University Press.

CYRULNIK, B., 1995, La naissance du sens, Paris : Hachette, Coll.
« Questions de science ».

DAHLBOM, B., [Ed.], 1993, Dennett and his Critics, Oxford : Blackwell.

DASENBROCK, R.W. Ed., 1989, Redrawing the Lines : Analytic Philosophy,
Deconstruction, and Literary Theory. Minneapolis : University of Minnesota
Press.

DENNETT, D.C.,

— 1991, Consciousness Explained. London : Penguin Books.

— 1993, ”The Message is: There is no Medium”, in Philosophy and Phenome-
nological Research. Vol. LI, N° 4, december 1993.

DERRIDA, J.,

— 1967, De la grammatologie. Paris : Gallimard.

— 1972, Marges, Paris : Minuit.

— 1991, « Entretien avec Francois Ewald », in Le Magazine littéraire. N° 286,
mars 1991.

DEVITT, M. & STERELNY, K., 1987, Language and Reality. An Introduction
to the Philosophy of Language, Oxford : Blackwell.

DOCHERTY, T., 1993, « Theory and Difficulty », in Bradford, R. (ed), 1993.

DOUBROVSKY, S. & TODOROV, T., 1981, Colloque de Cérisy : L’enseign-
ement de la littérature, Bruxelles, Paris : Editions A. de Boeck et Editions J.
Duculot.

DREYFUS, H.L., 1992, What Computers Still Can’t Do. A Critique of Artificial
Reason. Cambridge, Massachusetts and London, England : The MIT Press.

308



DUCROT, O., 1984, Le dire et le dit, Paris : Les Editions de Minuit, Coll.
« Propositions ».

DUCROT, O. & TODOROV, T., Dictionnaire encyclopédique des sciences du
langage, Seuil, coll. Points, Paris, 1972.

DUVIGNAUD, J., 1987, Sociologie de I’art, Paris : PUF, Coll. Le sociologue.

EAGLETON, T., 1983, Literary Theory : An Introduction. Minneapolis :
University of Minnesota Press.

EASTHOPE, A., 1993, « Paradigm Lost and Paradigm Regained », in.
Bradford, R. (ed.), 1993.

ECO, U.

— 1985 (1979), Lector in fabula, Paris : Bernard Grasset, Coll. « Figures ».

— 1988 [1980], Le signe. Histoire et analyse d’un concept, Paris : Le Livre de
poche, Coll. « Biblio essais » (premiere édition en francais: Bruxelles :
Editions Labor).

— 1992 (1990), Les limites de I’interprétation, Paris : Le Livre de poche, Coll.
« Biblio, essais ».

EDELMAN, G.M., 1993, Bright Air, Brilliant Fire, Basic Books.

EDWARDS, P. (ed.), 1967, The Encyclopedia of Philosophy, New York and
London : MacMillan.

ELLIS, B., 1990, Truth and objectivity, Oxford : Blackwell.

FISH, S.E.,

— 1970, « Literature in the Reader : Affective stylistics », New Literary
History 2, no. 1, autumn.

— 1980, « Interpreting the variorum », in. Tompkins, J.P. (éd.), 1980, Reader-
response Criticism, Baltimore and London : The Johns Hopkins University
Press.

FOKKEMA, D., 1989, « Questions épistémologiques », in Angénot et al (éd.),
1989.

FORSGREN, M., 1994, « Discussion de Henning Nglke, La linguistique
modulaire. De la forme au sens », ms, Uppsala Universitet.

FOULQUIE, P., 1962, Dictionnaire de la langue philosophique, Paris : PUF.

FOURASTIE, I., 1966 Les Conditions de [’esprit scientifique, Paris :
Gallimard, Coll. « Idées ».

FREADMAN, R. & REINHARDT, L. (ed.), 1991, On Literary Theory and
Philosophy. A Cross-Disciplinary Encounter. London : MacMillan.

FRANKL, V., 1993, Livet mdste ha mening [La vie doit avoir un sens],
Stockholm : Natur och Kultur (traduit de 1’anglais, Man’s Search for
Meaning. An Introduction fo Logotheraphy, 1959, 1962, 1984)

309



FUCHS, C., 1980, Paraphrase et théories du langage. Contribution a une
histoire des théories linguistiques contemporaines et a la construction d’une
théorie énonciatrice de la paraphrase, These de Doctorat d’Etat, Université
de Paris VII, département de recherches linguistiques.

GADAMER, H.G., 1991, L’art de comprendre, Ecrits II, Herméneutique et
champ de I’expérience humaine. Paris : Aubier.

GARCIA BERRIO, A., 1989, Teoria de la literatura. Madrid : Cétedra.
GEERAERTS, D., 1993, « Cognitive semantics and the history of philosophical
epistemology », in Geiger, R.A. & Rudzka-Ostyn, B. (ed.), 1993, pp. 53-79.
GEIGER, R.A. & RUDZKA-OSTYN, B. (ed.), Conceptualization and Mental

Processing in Language, Berlin, New York : Mouton de Gruyter.

GETHIN, A., 1990, Antilinguistics. A Critical Assessment of Modern Linguistic
Theory and Practice, Oxford : Intellect Limited.

GIBSON, K.R. & INGOLD, T., (ed.), 1993, Tools, Language and Cognition in
Human Evolution, Cambridge: Cambridge University Press.

GOFFMANN, E.

— 1961, Asylums. Essays on the Social Situation of Mental Patients and Other
Inmates, New York : Doubleday (trad. francaise : 1975, Paris : Editions de
Minuit)

— 1963, Stigma. Notes on the Management of Spoiled Identity, Englewood
Cliffs, New Jersey : Prentice Hall (trad. francaise : 1975, Paris : Editions de
Minuit).

GOMBERT, l.E., 1990, Le développement métalinguistique, Paris : PUF, Coll.
« Psychologie d’auourd’hui ».

GOODHEART, E., 1991 (1984), The Skeptic Disposition. Deconstruction,
Ideology and Other Matters. Princeton, New Jersey and Oxford, England :
Princeton University Press.

GOTHOT-MERSCH, C., 1990, « Flaubert », in Beaumarchais, (ed),
Dictionnaire des littératures, Paris : Bordas, 1990.

GRANGER, G., 1967, Pensée formelle et sciences du langage, Aubier-
Montaigne, Paris.

GRIZE, J.-B., 1990, Logique et langage, Paris : Ophrys.

GUILBERT, L., 1975, La créativité lexicale, Paris : Larousse Université, coll.
« Langue et langage ».

GARDENFORS, P.

— 1992, « Medvetandets evolution » (L’évolution de la conscience), in. Blotta
tanken, Nora : Doxa.

— 1993, « The Emergence of Meaning », in Linguistics and Philosophy 16, pp.

310



285-309.
— 1994, « Speaking about the inner environment » (ms.), Cognitive Science,
Lund University.
HACKER, P.M.S, 1991, Appearance and Reality, Oxford : Blackwell.
HAGEGE, C., 1985, L’Homme de paroles. Contribution linguistique aux
sciences humaines, Paris : Fayard (1985, Gallimard, coll. Folio, « Essais »).
HALLBERG, A, 1992, Desktop publishing. Halmstad : Spektra.
HARDIN, C.L.
— 1988, Color for Philosophers : Unweaving the Rainbow. Indianapolis :
Hackett.
— 1991, « Colour », H. Burkhardt & B. Smith (eds.), Handbook of metaphysics
and ontology, Miinchen, Philadelphia, Wien : Philosophia Verlag.
— 1992, « Color and Illusion », in Mind and Cognition. A Reader. W.G. Lycan
(éd.). Oxford, UK and Cambrdige, USA : Blackwell.
HARNISH, R.M. (ed), 1994, Basic Topics in the Philoophy of Language, New
York, London : Harvester/Wheatsheaf.
HARRE, R. & GILLETT, G., 1994, The Discursive Mind, Thousands Oaks,
London and New Dehli : SAGE Publications.
HARRE, R. & KRAUSZ, M., 1996, Varieties of Relativism, Oxford UK &
Cambridge US : Blackwell.
HARRIS, Z., 1991, A Theory of Language and Information. Oxford : Clarendon
Press.

HAUGELAND, J., 1992, « Understanding Natural Language », in Lycan, W.G.
(ed.), 1992, pp. 660-670.

HAWKES, T., 1977, Structuralism and Semiotics, London : Methuen.

HEISENBERG, W., 1971 (1958), Physique et philosophie, Paris : Albin
Michel, Coll. « Sciences d’aujourd’hui ».

HERMEREN, G., 1972, Viirdering och objektivitet [Evaluation et objectivité],
Lund : Studentlitteratur.

— 1988, The Nature of Aesthetic Qualities. Lund : Lund University Press,
Studies in Aesthetics.

HILBERT, D.R., 1987, Color and Color Perception : A Study in
Anthropocentric Realism. Stanford University : Center for the Study of
Language and Information.

HIRSCH, E.D. Ir,

— 1967, Validity in Interpretation, New Haven and London : Yale University

Press.
— 1976, The Aims of Interpretation, Chicago and London: The University of

311



Chicago Press.
HOOG, A., 1974 (1949), « Préface », in Chrétien de Troyes, Perceval ou le
Roman du Graal, Paris : Gallimard, Coll. « Folio ».
HOFSTADTER, D, 1980 (1979), Godel, Escher, Bach : An Eternal Golden
Braid. Hammondsworth, England : Penguin books.
HORWICH, P., 1990, Truth, Oxford : Blackwell.
HUMPHREY, N., 1994, « How red is this tomato. The private world of
consciousness », New Scientist, n° 1907, 8 janvier 1994.
HUMM, M., 1993, « The Tergiversations of Eminent Feminists », in. Bradford,
R. (ed.), 1993.
HURVICH, L.M., 1981, Color Vision. Sunderland, MA : Sinauer Associates.
HORMANN, H., 1986, Meaning and Context. An Introduction to the
Psychology of Language, Edited and with an introduction by Robert E. Ennis,
New York and London : Plenum Press.
INDURKHYA, B., Metaphor and Cognition: an Interactionist Approach,
Dordrecht : Kluwe Academic Publishers.
INNIS, R.E., 1986, Preface. In. Hormann 1986.
ISER, W., 1978 (1976), The Act of Reading. A Theory of Aesthetic Response,
London and Henley : Routledge & Kegan Paul.
ITKONEN, E., 1978, Grammatical Theory and Metascience, Amsterdam :
Benjamins.
— 1983, Causality in Linguistic Theory, London : Croom Helm.
JACQUENOD, C., 1988, Contribution a une étude du concept de fiction.
Berne : Peter Lang.
JAKOBSON, R., 1973, Essais de linguistique générale, vol I et II, Paris :
Editions de Minuit.
JOHNSON, E., 1992, Focusing on Truth, London : Routledge.
JOUVE, V., 1993, La lecture, Paris : Hachette supérieure.
KAY, P. & MCDANIEL, C.K., 1978, « The Linguistic Significance of the
Meanings of Basic Color Terms », in Language 54, n° 3, p. 610-645.
KAYSER, D.,
— 1987, « Une sémantique qui n’a pas de sens », in Langages, 87.
— 1989, « Réponse a Kleiber et Riegel », in Lingvistice Investigationes, tome
XIII:2.
KELLER, H., 1908, The World I Live In. New York : Century Co.
KESS, J.F., 1992, Psycholinguistics. Psychology, Linguistics, and the Study of
Natural Languages, Amsterdam/Philadelphia : John Benjamins Publishing
Company.

312



KINOSHITA, S., 1988, « Les échecs de Gauvin ou 1’utopie manquée »,
Littérature, n° 71, octobre 1988, p. 108-119.

KLEIBER, G.

— 1981, Problémes de référence: descriptions définies et noms propres, Paris:
Klincksieck.

— 1990, La Sémantique du prototype. Catégories et sens lexical. Paris : PUF,

coll. Linguistique nouvelle.
KLEIBER, G. & RIEGEL, M.,
— 1987, ”Sens lexical et interprétations référentielles. Un écho a la réponse de
D. Kayser”, in Lingvisticee Investigationes, tome XI, p. 181-201.

— 1989, « Une sémantique qui n’a pas de sens n’a vraiment pas de sens », in
Lingvisticee Investigationes, tome XIII:2, p. 405-417.

— 1991, « Sens lexical et interprétations référentielles. Un écho a la réponse de
D. Kayser », in Lingvistice Investigationes, tome XV:1, p. 181-201.

KRANTZ, D.H. & SUPPE, P. & DUNCAN LUCE, R. & TVERSKY, A., 1992,
Foundations of Measurement, vol I, San Diego... : Academic Press Inc.

KRIEGEL, M., 1994, The Institution of Theory, Baltimore, Maryland : The
Johns Hopkins University Press.

KRONNING, H., 1994, Modalité, cognition et polysémie : sémantique du verbe
modal devoir, Uppsala : Uppsala University.

K@PPE, S., 1990, Virkelighedens niveauer. De nye videnskaber og deres
historie [Les niveaux de la réalité. Les nouvelles sciences et leur histoire],
Kgbenhavn : Gyldendal.

KOVECSES, Z., 1993, « Minimal and full definitions of meaning », in Geiger,
R.A. & Rudzka-Ostyn, B. (ed.), 1993, pp. 247-266.

LABOV, W.

— 1972, « Some Principles of Linguistic Methodology », in Language in
Society, 1, p. 97-120.

— 1976, Sociolinguistique, Paris : Editions Minuit.

LAKOFF, G., 1987, Women, Fire and Dangerous Things. What Categories
Reveal about the Mind, Chicago and London : The University of Chicago
Press.

LANGACKER, R.W., 1983, Foundations of Cognitive Grammar,
Bloomington: Indiana University Linguistics Club.

LAROCHELLE, G., 1995, Philosophie de I’idéologie. Théorie de ’intersub-
Jjectivité, Paris : PUF, Coll. « L’interrogation philosophique ».

LARSSON, B,,

— 1988, La Réception des Mandarins. Le roman de Simone de Beauvoir face a

313



la critique littéraire en France, Lund University Press, Etudes Romanes de
[.und, Lund.

— 1994, La Place et le sens des adjectifs de valorisation positive. Lund : Lund
University Press.

LAUERBACH, G.E., 1993, « Interaction and cognition: Speech act schemata
with but and their interrelation with discourse type », in Geiger, R A. &
Rudzka-Ostyn, B. (ed.), 1993, pp. 679-708.

LAURETTE, P., 1989, « Universalité et comparabilité », in Angenot, M. et al
(ed.), 1989, pp. 51-60.

LAURIER, D., 1993, Introduction a la philosophie du langage, Ligge :
Mardaga, Coll. « Philosophie et langage »

LEECH, G., 1974, Semantics. Harmondsworth : Penguin Books.

LENNEBERG, E. & ROBERTS, J.M., 1953, The Denotata of Color Terms,

Bloomington, Indiana : Linguistic Society of America.
LERAT, P., 1984, Sémantique descriptive, Paris : Classiques Hachette, Coll.
« Langue, Linguistique, Communication ».

LEROT, J., 1993, Précis de linguistique générale, Paris : Les éditions de
Minuit, coll. « Propositions ».

LUBCKE, P., 1988, Filosofilexikonet, Stockholm : Forum.

LYCAN, W.G. (ed.), 1992, Mind and Cognition. A Reader, Oxford, UK &
Cambridge, USA : Blackwell.

LYONS, J.

— 1970 (1968), Linguistique générale, Paris: Larousse.

— 1978, Eléments de sémantique, Paris : Larousse, Coll. « Langue et langage ».

MAHMOUDIAN, M.

— 1982, La linguistique. Paris : Editions Seghers.

— 1993, Modern Theories of Language. The Empirical Challenge, Durkham
and London : Duke University Press.

MAN, P. de, 1979, Allegories of reading. New Haven : Yale University Press.

MARGOLIS, J.

— 1986, Texts without Referents. Reconciling Science and Narrative, Oxford :
Basil Blackwell.

— 1991, The Truth about Relativism, Oxford UK & Cambridge, USA :
Blackwell.

MARKOVA, I., 1991, « The concept of the universal in the Cartesian and
Hegelian frameworks », in A. Still & A. Costall (éd.), Against Cognitivism.
Alternative Foundations for Cognitive Psychology, New York : Harvester/
Wheatsheaf.

314



MARSONET, M.

— 1993, « Is Philosophy of Language Really Important for the Foundation of
Scientific Realism? », in American Philosophical Quarterly, vol. 30, n°® 4,
october, p. 283-301.

— 1995, Science, Reality and Language, New York : State University of New
York Press.

MARTIN, R., 1992, Pour une logique du sens. Deuxieme édition revue et
augmentée, Paris : PUF/Linguistique.

MARTIN, R.M., 1993, The Meaning of Language, Cambridge, Massachusetts
and London, England : The MIT Press.

MAUREL, A., 1994, La critique, Paris : Hachette supérieure.

MERLEAU-PONTY, M., 1969, La prose du monde, Paris : Gallimard, Coll.
« Tel ».

MILNER, J.-C., 1995 [1989], Introduction a une science du langage, Paris : Le
Seuil, Coll. « Points, essais ».

MESCHLER, J. & REBOUL, A., 1994, Dictionnaire encyclopédique de
pragmatique, Paris : Le Seuil.

MOUNIN, G., 1975, Linguistique et philosophie, Paris : PUF.

NEWTON, K.M., 1993, « Aesthetics, cultural studies and the teaching of
English », in Bradford, R. (ed.) 1993.

NOBLE, W., 1991, “Ecological realism and the fallacy of ’objectification’”,
Against Cognitivism. Alternative Foundations for Cognitive Psychology,
Still, A. & Costall, A. (ed.), New York and London : Harvester, Wheatsheaf.

NORRIS, C., 1991, « Limited think. How not to read Derrida », In On Literary
Theory and Philosophy. A Cross-Disciplinary Encounter. FREADMAN, R.
& REINHARDT, L., (ed.) London : Macmillan.

NGBIGAARD, M.

— 1990, « Esthétique de 1’admiration. Le désir occulté de fiction », in Revue
Romane, 25, 2.

— 1993, Plaisir et vérité. Le paradoxe de I’évaluation littéraire. Wilhelmsfeld :
Gottfried Egert Verlag.

NOLKE, H.

— 1994, La linguistique modulaire. De la forme au sens, Louvain — Paris :
Editions Peeters.

— 1995, « Compte rendu de Larsson, 1994 » (& paraitre dans Revue Romane)

NORRETRANDERS, T., 1985, Det udelelige. Niels Bohrs aktualitet i fysik, i
mystik og politik [L’indivisible. L actualité de Niels Bohr en physique, en
mysticisme et en politique], Kgbenhavn : Gyldendal.

315



O’CONNOR, T., « Emergent properties », in. American Philsophical
Quarterly, vol. 31, n° 2, april.

OGDEN, CK. & RICHARDS, I.A., 1985 (1923), The Meaning of Meaning,
London : Routledge, Ark paperbacks.

O’NEILL, J., 1992, Critical Conventions. Interpretation in the Literary Arts
and Sciences, Norman and London : University of Oklahoma Press.

PARRET, H. (ed.), 1991, Le sens et ses hétérogénéités, Paris : Editions du
CNRS, Coll. « Sciences du langage ».

PIAGET, J., 1972, Epistémologie des sciences de I’homme. Paris : Gallimard/
Idées, n® 260.

PICOCHE, J., 1978, « Voir la lumiére et les couleurs. Recherche de quelques
structures sémantiques fondamentales du francais courant », Travaux de
linguistique et de littérature, XVII, 1, p. 207-231.

PLANTINGA,E., 1992, « Why linguistic artifacts need subscripts », In. Reader
Response to Literature. The Empirical Dimension, NARDOCCHIO, E.F.,
(ed.), Berlin and New York : Mouton de Gruyter.

PLOT, B., 1986, Ecrire une thése ou un mémoire en sciences humaines, Paris :
Librairie Honoré Champion, Coll. « Unichamp ».

PORS, M. (ed.), 1988, The Vitality of the Arthurian Legend, Odense : Odense
University Press.

POPPER,K., (1959) 1965, The Logic of Scientific Discovery, New York.

POPPER, K. & ECCLES, J.C., 1977, The Self and Its Brain, Berlin : Springer.

POTTIER, B., 1987, Théorie et analyse en linguistique, Paris : Hachette.

POULET, G., 1969, « Phenomenology of Reading », in New Literary
History, 1.

PUTNAM, H., 1975, « The Meaning of ’"Meaning’ », in. K. Gunderson (ed.),
Language, Mind & Knowledge, Minneapolis, MW : University of Minnesota
Press, p. 131-93.

QUENEAU, R., 1933, Le Chiendent, Paris : Gallimard, Coll. « Folio ».

QUINE, W.V., 1992, Pursuit of Truth, Cambridge, Massachusetts and London,
England : Harvard University Press.

RASTIER, F., 1991, Sémantique et recherches cognitives. Paris : PUF, coll.
Formes sémiotiques.

RECANATI, F., 1993, Direct Reference. From Language to Thought. Oxford,
UK & Cambridge, USA : Blackwell.

REINER, E., 1968, La place de [’adjectif épithete en francais. Théories
traditionnelles et essai de solution, Wien, Stuttgart : Vilhelm Braumiiller.

REY-DEBOVE,J., 1978, Le métalangage, Paris: Le Robert.

316



RICEUR, P., 1969, Le conflit des interprétations, Paris : Seuil.
ROBIN, R., 1989, « Extension et incertitude de la notion de littérature », in
Angénot et al (ed.), 1989.
ROSCH, E. (=E. Heider)
— 1971, « ”Focal” Color Areas and the Development of Color Names », in
Developmental Psychologie. 4, p. 447-455.

— 1972, « Universals in Color Naming and Memory », in Journal of
Experimental Psychology. 93, p. 10-20.

— 1973, « Natural Categories », in Cognitive Psychology. 4, p. 328-350.

RUPRECHT, H.-G., 1989, « Conjectures et inférences : les universaux de
littérature », in. Angenot, M. et al. (ed.), 1989, pp. 61-80.

RUCK, H., 1991, Linguistique textuelle et enseignement du frangais, Paris :
Hatier, Didier.

RUYER, R., 1930, Esquisse d’une philosophie de la structure, Paris : Alcan.

SABATO, E., 1987 [1963], El escritor y sus fantasmas, Barcelona : Seix
Barral, Biblioteca breve.

SARTRE, J.-P., 1976 (1948), Qu’est-ce que la littérature?, Paris : Gallimard,
Coll. « FOliO, 1dées ».

SAUSSURE, F., 1978 (1916), Cours de linguistique générale, édition critique
préparée par Tullio de Mauro, Paris.

SCHAFF, A., 1960, La Sémantique. Paris : Union Générale d’Editions, coll.
10/18.

SHARRATT, B., 1993, « Cybertheory », in Bradford, R. (ed.), 1993.

SEARLE, J.

—1979 (1978), « Sens littéral », in Langue francaise, mai.

—1992, The Rediscovery of the Mind, Cambridge, Massachusetts and London,
England : The MIT Press, A Bradford book.

— 1994, « Literary Theory and Its Disontents », in. New Literary History, vol.
25, n° 3, summer.

— 1995, The Construction of Social Reality, Harmondsworth : Penguin.

SFEZ, L., 1992, Critique de la communication. Paris : Seuil/Coll. Points, essais,
n° 254.

SHOTTER, J., 1991, « The rhetorical-responsive nature of mind : A social
constructionist account », in A. Still & A. Costall (éd.), Against Cognitivism.
Alternative Foundations for Cognitive Psychology, New York : Harvester/
Wheatsheaf.

SINHA, C.

— 1988, Language and Representation: A socio-naturlaistic approach to

317



human development, London : Harvester-Wheatsheaf.

— 1993, « On representing and referring », in Geiger, R.A. & Rudzka-Ostyn,
B. (ed.), 1993, pp. 227-246.

SOLSO, R.L., 1991, Cognitive Psychology, 3rd edition, Boston... : Allyn and
Bacon.

SPERBER, D. & WILSON, D, 1989, La pertinence. Communication et
cognition. Paris : Minuit.

STATIL S., 1979, La Sémantique des adjectifs en langues romanes, Paris :
Fayard, « Documents de linguistique quantitative ».

STEFFENSEN, B., 1991, Fiktion som Teksthandling, Odense : Akademisk

Forlag.

STILL, A. & COSTALL, A., (ed.), 1991, Against Cognitivism. Alternative
Foundations for Cognitive Psychology, New York, etc. : Harvester,
Wheatsheaf.

STJERNBERG,F., 1991, The Public Nature of Meaning, Stockholm : Almqvist
& Wiksell International, Acta Universitatis Stockholmiensis, Stockholm
Studies in Philosophy 10.

SZEGEDY-MASZAK, M., « Le texte comme structure et énonciation », in
Angenot et al., 1989, p. 183-218.

TAMBA-MECZ, 1., 1988, La Sémantique, Paris : PUF, coll. « Que sais-je? »,
n° 655.

TAYLOR, T. J., 1992, Mutual Understanding. Scepticism and the Theorizing of
Language and Interpretation. London : Routledge.

TEMPLE, C., 1993, The Brain. An Introduction to the Psychology of the
Human Brain and Behaviour. London : Penguin Books.

THIERRY, Y., 1983, Sens et langage, Bruxelles : Editions OUSIA.

THOM, R., 1970, « Les mathématiques 'modernes’ : une erreur pédagogique et
philosophique ? », Paris : Ed. Retz-C.E.P.L.

THOMPSON, E. & PALCIOS, A. & VARELA, F., 1992, « Ways of Coloring:
Comparative color vision as a case study for cognitive science », Behavioral
and Brain Sciences, 15, p. 1-74.

TODOROV, T,

— 1971, Poétique de la prose. Paris : Seuil.

— 1984, Critique de la critique. Un roman d’apprentissage, Paris : Seuil, Coll.

« Poétique ».

— 1995, La vie commune. Essai d’anthropologie générale, Paris : Seuil,. Coll.
« La couleur des idées ».

TOLLAND, A., 1991, Epistemologicalrelativism and relativistic epistemology.

318



Richard Rorty and the Possibility of a Philosophical Theory of Knowledge,
Goteborg : Acta Universitatis Gothoburgensis 4.

TORNAY, S. (ed.), Voir et nommer les couleurs, Nanterre : Laboratoire
d’Ethnologie et de Sociologie Comparative.

TOURNIER, M., 1977, Le vent Paraclet, Paris : Gallimard, Coll. « Folio ».

TROYES, C. de, 1991, « Cliges ou la fausse morte », in. Romans de la table
ronde, Paris : Gallimard, Coll. « Folio ».

VALDES. M., 1989, « De Iinterprétation », in Angenot et. al (ed), 1989.

WEITZ, M., 1965, Hamlet and the Philosophy of Literary Criticism,, London :
Faber and Faber.

WESTPHAL, J., 1991, Colour. A Philosophical Introduction. Second Edition,

Oxford : Blackwell, « Aristotelian Society Monograph ».
WIENER, N., 1961, Cybernetics, Cambridge, USA : MIT Press.
WIERZBICKA, A., 1993, « The alphabet of human thoughts », in Geiger, R.A.
& Rudzka-Ostyn, B. (ed.), 1993, pp. 23-51.

WILMET, M., 1986, « La place de 1’épithete qualificative en francais
contemporain. Etude grammaticale et stylistique », in Revue de linguistique
romane, 45, pp. 17-73.

WIMSATT, W.K., 1954, The Verbal Icon. Studies in the Meaning of Poetry,
London : Methuen.

VION, R., 1992, La communication verbale. Analyse des interactions. Paris :
Hachette supérieur.

von WRIGHT, G.H., 1965, Logik, filosofi och sprdk. Lund : Aldus Bonniers,

WRIGHT, C., 1993, Realism, Meaning & Truth. Oxford : Blackwell Publishers.

VYGOTSKY, L.S., 1978, Mind in society. The Development of Higher
Psychologial Processes, Cambridge, Massachusetts and London : Harvard
University Press.

ZIMA, P.V., 1991, Literarische Asthetik. Methoden und Modelle der
Literaturwissenschaft, Tiibingen : Francke.

ZUMTHOR, P., 1972, Essai de poétique médiévale, Paris : Editions du Seuil,
Coll. « Poétique ».

319



Les romans contemporains de la 1égende d’ Arthur
En anglais

BRADLEY, M., 1984 (1983), The Mists of Avalon, Sphere Books Limited,
1987 (first published by Michael Joseph Ltd), 1009 p.

GREEN, R.L., King Arthur and his Knights of the Round Table.

LAWHEAD, S.R., 1987 - 1989, The Pendragon Cycle. Book 1: Taliesin, Book
2: Merlin, Book 3: Arthur, Avons Books, 1990 (first published by Crossway
Books, 1987, 1988 et 1989), 1476 p.

STEWART, M., 1970 - 1979, The Crystal Cave, 1971 (1970), The Hollow
Hills, 1974 (1973) The Last Enchantment, 1980 (1979), Falmouth : Coronet
Books (first published by Hodder and Stoughton), 1428 p.

TOLSTOY, N., 1988, The Coming of the King. First book of Merlin, Corgi
edition, 1989 (first published by Bentam Press), 846 s.

WHITE, T.H., 1971 (1938), The Sword in the Stone, London : Lions.

— 1958, The Once and Future King.

WOLF, J., 1988, The Road to Avalon, Grafton Books, 475 p.

En frangais

BARJAVEL, R., 1987 (1984), L’Enchanteur, Paris : Gallimard, coll. « Folio »,
n° 1841 (premiere édition chez les éditions Denoél), 471 p.

DE LANGLAIS, X., 1982, Le Roman du roi Arthur, 226 p., Paris : L’édition
d’Art H. Piazza

MARKALE,J., 1992-, Le Cycle du Graal : Premiére époque. La Naissance du

roi Arthur, 331 p. Paris : Gérard Watelet, coll. « Pygmalion ».
RIO, M., 1989, Merlin, Paris : Seuil, 152 p.

En espafiol

DIAZ-MAS, P., 1993, El rapto del Santo Grial, Madrid : Circulo de Lectores,
coll. « Nueva Narrativa Espafiola ».

320



Index nonimum

Albert, H. 143

Apel, K.-0. 25, 31, 77, 78, 132, 199, 213,
288,299

Aristote 143, 230

Armengaud, F. 77, 244

Artaud, A. 53

Ashe, G. 187

Austin, J.L. 24, 107

Bach, K. 110

Bachmann, C. 19, 21, 41, 101, 127, 146, 149

Bakhtine, M. 19, 26, 26, 79, 80, 151, 198,
216,217,218, 287,299

Bange, P. 36, 41, 100, 102, 103, 104, 106,
117, 118, 127, 150, 285

Barjavel, R. 186

Barthes, R. 30, 192, 200, 205, 207

Bartlett, E.J. 155, 175, 176

Baudelaire 210, 257

Baylon, C. 17, 39, 93, 94, 96, 109, 124, 206

Becker, H.S. 146, 149

Bentham, J. 151

Benveniste, E 39

Bergez, D. 38

Berkely, G. 31

Berlin, B. 156, 158, 159

Bernasek, J.L. 160, 175

Bickerton, D. 271

Blinkenberg, A. 287

Boas, F. 146, 147, 287

Bochenski, .M. 66, 75, 76, 129

Bohr, N. 12, 13, 14,70, 74

Boudon, R. 25, 27, 30, 31, 32,116,119, 129,
142, 143, 168, 224, 230, 254

Bradford, R. 193

Bradley, M. 186

Brown, R. 155

Bruner, J.K. 104, 116, 129, 130, 133, 136,
178,299

Buber, M. 67, 267

Bullock, D. 280

Bunge, M. 120, 121, 299, 300

Butor, M 217

Campbell, K. 155, 159, 165, 166

Carnap, R. 33, 59, 75, 76

Carey, S. 155,175

Carr, P. 20, 22, 23, 25, 75,77, 121, 160, 299,

300

Carrithers, M. 299

Cavendish, R. 189, 190, 191

Cervantes, M. de 203, 204

Chalmers, A.F. 26, 57, 63, 129, 142, 224,
227,229, 237, 238

Changeux, J.-P. 270

Chartier, P. 215

Chomsky, N. 38, 86, 99, 141

Churchland, P.M. 95

Churchland, P.S.

Clark, E.V. 105, 113, 117, 118, 126, 127,
139, 175, 176, 177, 273

Comte, A. 30

Conner, S. 212

Corsini, R.J. 20

Costall, A. 20, 115

Croce, B. 80

Cros, E. 210

Crossley, N. 26, 67

Cruchaud, Y. 95

Culler, J. 93

Currie, G. 37

Davidson, D. 67

Dawkins, R. 268

Dennett, D.C. 165, 166, 263-282

Derrida, J. 30, 34, 39, 41, 42, 53,79, 91, 92

Descartes 271

Devitt, M. 93, 120, 224

Dewey, J. 66

Docherty, T. 201

Doubrovsky, S. 187

Dreyfus, H.L. 37, 91, 153, 243, 247

Ducrot, O. 16, 18, 24, 44, 87

Dumarsais 16

Dummett, M.A.E. 67

Duncan Luce, R.

Duvignaud, J. 80

Eagleton, T. 33

Easthope, A. 201

Eco, U. 23, 26, 41, 44, 53, 61, 80, 89, 105,
106, 109, 113, 114, 117, 124, 145, 199,

321



212,233,269, 271, 287,299, 302
Edelman, G.M. 270
Edwards, P. 64
Ellis, B. 40, 224
Etiemble, R. 215
Fabre, P. 39
Feyerabend, P. 31, 57
Fillmore, C. 171
Fish, S.E. 31, 42, 205, 206, 209, 210
Flaubert, G. 144
Fodor, J.A. 107, 112, 264
Foerster, H. von 31, 41, 42
Fokkema, D. 30, 188, 192, 193, 224
Fontanier 16
Forsgren, M. 120, 145
Foucault 31
Foulquié, P. 64
Fourastié, J. 135, 136, 148
Francois, F. 255
Frankl, V. 195, 196
Frege, G. 33, 48, 181
Fuchs, C. 24, 26, 48, 54, 249, 252, 255, 260,
261
Gadamer, H.G. 31, 42
Gadet, F. 288, 289

GGarcia Rerri A. 31 458

o
wUailia 5Citi0, iy Jiu, T

, 192

Garfinkel, H. 36, 101, 299

Geiger, R.A. 111

Gibson, K.R. 299

Gillett, G. 70, 115, 147, 287, 288, 299

Goffmann, E. 21, 26

Goodheart, E. 26, 31, 32, 34, 42, 43, 205

Gombert, J.E. 98

Gothot-Mersch, C. 144

Grice, H.P. 47, 86, 97, 107, 301

Grize, J.-B. 16, 24,25, 61, 63, 91, 135, 242,
255, 257, 261, 293, 296, 299, 299

Groeben, N. 200

Guilbert, L. 97, 98

Gumpertz, J.J. 101, 102

Girdenfors, P. 111, 112, 121, 266-267, 271,
271,279

Godel, K. 63, 258, 260, 261

Habermas, J. 21, 26, 31, 47, 67, 86, 213,
288, 299

Hacker, P.M.S. 154

Hagege, C. 26, 38, 52, 94, 156, 258, 259,

261

Hallberg, A. 161

Hardin, C.L. 154, 165

Harré, R. 70, 115, 147, 287, 288, 299

Harris, Z. 54

Harris, R.A. 246, 258

Hartman, G. 212

Haude, R.H.

Haugeland, J. 36

Hawkes, T. 93

Hegel, G.W.F. 125

Heidegger, M. 40

Heisenberg, W. 14, 70, 73, 74, 95, 141, 142

Hermerén, G. 37, 60, 195

Hirsch, E.D. Jr 16, 31, 40, 47, 50, 65, 198,
199, 200, 208, 211, 212, 302

Hoog, A. 189, 190, 191

Hofstadter, D. 144, 145, 259

Horwich, P. 224

Humphrey, N. 266

Humm, M. 218

Hurvich, L.M. 155

Husserl, E. 64, 65, 67

Hymes, D. 127

Hiibner, K. 143

Hoérmann, H. 93, 94, 105, 113, 123, 128,

17€ 17Q 10Q&
1713, 110, 173

Indurkhya, B. 158, 162, 179

Ingaarden, R. 200

Innis, R.E. 195

Iser, W. 31

Itkonen, E. 22, 267

Jacquenod, C. 55

Jacques, F. 26

Jakobson, R. 145, 146, 147, 257, 287

Jameson 155

Jaspers, K. 65

Jauss, H.R. 200

Johnson, E. 224

Jouve, V. 188, 192

Kant, E. 65

Katz, F. 23

Kay, P. 155, 156, 157, 158, 159, 161, 179

Kayser, D. 30, 32, 33, 57

Keller, H. 151, 266, 269, 282

Kelly, G.A. 70

Kess, J.F. 149, 155, 155, 157, 159, 164, 206,
264, 268, 269, 274

Kinoshita, S. 190, 191, 200

322



Kleiber, G. 24, 25, 30, 32, 33, 48, 49, 53, 54,
57, 89, 91, 94, 98, 113, 118, 153, 154,
161, 163, 164, 168, 169, 171, 172, 173,
174, 237, 239, 240, 252, 253, 254, 260,
261, 293, 294, 299

Kriegel, M. 193

Kripke, S. 120

Kronning, H. 16, 18, 38, 97, 111, 114, 289,

290, 292

Kuhn, T.S. 31

Kgppe, S. 26, 31, 120, 239, 246, 279

Kovecses, Z. 91

Labov, W. 296

Lakoff, G. 164, 171, 181, 300

Land, E.H. 155, 165

Langacker, R.W. 88, 111, 292

Langlais, Xavier de 186

Larochelle, G. 32

Larsson, B. 257, 287, 293

Lass, R. 22

Lauerbach, G.E. 115

Laurette, P. 194

Laurier, D. 76, 133, 261

Leech, G. 117, 127, 156, 236, 244, 249, 254

Lenneberg 155

Lerot, J. 18

Levi-Strauss, C. 257

Lipovetsky, G. 45

Locke, D. 166

Liibcke, P. 68

Lycan, W.G. 71, 72

Lyons, J. 17, 235, 236, 249

Lyotard, J.-F. 22, 31

Mahmoudian, M. 26, 44, 88, 93, 94, 96, 145,
148, 169, 249, 252, 256, 295, 296

de Man, P. 42

Marcel, G. 65

Margolis, J. 25, 27, 37, 41, 42, 257, 270,
281,299, 300

Markale, J. 186

Markova, I. 141

Marsonet, M. 31, 32, 43, 57, 125, 134, 142,
227, 230.253

Martin, R. 26, 49, 55,97, 133, 174, 241, 241

Maurel, A. 205, 207

McDaniel, C.K. 155, 157, 161, 179

Merleau-Ponty, M. 65, 66, 67, 68, 79, 81,
299, 299

Mead, G.H. 26, 67, 123, 149, 267, 271, 287,
299

Mignot, X. 17, 39, 93, 97, 106, 109, 124, 206

Milner, J.-C. 63, 94, 95, 259, 261

Moeschler, J. 17

Monmouth, Geoffrey de 186

Mounier, E. 65

Mounin, G. 93, 118

Mukarovsky, J. 200

Newton, K.M. 219

Noble, W. 280

Norris, C. 31, 39, 40

Ngjgaard, M. 44, 196

Nglke, H. 94, 145, 294, 295

Ngrretranders, T. 13

O’Connor, T. 121, 300

Ogden, C.K. 17, 214, 221

O’Neill, J. 30

Parrett, H. 93

Peirce 41, 106, 113, 142,271, 299

Piaget, J. 104, 241, 245

Picard, R. 31, 192, 200, 205

Picoche, J. 155, 161

Plantinga, E. 41

Platon 140, 141, 143

Plot, B. 225

Pors, M. 187

Popper, K. 22, 31, 62, 68,75, 76, 77, 121,
128, 139, 142,227, 271, 299, 300

Pottier, B. 124

Poulet, G. 188

Prieto 93, 138

Putnam, H. 17, 22, 120

Queneau, R. 5-6

Quine, W.V. 31, 42, 43, 57, 59, 67, 76, 77,
104, 123, 127, 133, 134, 136, 138, 142,
146, 227

Racine 205

Rastier, F. 16, 18, 26, 87, 90, 91, 155, 157,
162, 237, 269

Reboul, A. 17

Recanati, F. 23

Reiner, E. 287

Rey-Debove, J. 24,26, 44, 54, 98, 252, 261,
287

Richards, I.A. 17, 66, 214, 221

Ricceur, P. 16

Riegel, M. 30, 32, 33,57

323



Riffaterre, M. 257

Rio, M. 186

Robbe-Grillet, A. 191

Robin, R. 45

Rousseau, J.-J. 42,212, 213

Rosch, E. (=E. Heider) 155, 161, 163, 169,

171, 175

Rorty, R. 37

Rudzka-Ostyn, B. 111

Ruprecht 194

Russell, B. 31, 48, 76

Ruyer, R. 143

Ryle, G. 168

Sébato, E. 46, 52

Sacks, H. 101

Sapir, E. 112, 120, 155, 156, 158

Sartre, J.-P. 16, 65, 66, 210, 216

Saussure, F. 23, 38, 92, 93, 99, 130, 141,
151, 206, 237, 258

Schaff, A. 26, 45, 65, 66, 130, 252

Schiitz 20, 36, 67

Schlesinger, .M. 126, 195, 196

Searle, J. 20, 24, 26, 30, 39, 47, 52, 53, 86,
107, 108, 110, 114, 141, 228, 263, 280

Sfez, L. 25, 30, 31, 32, 36, 40, 43, 44, 45, 51,
52,91, 236, 246, 247, 268

Sharratt, B. 196

Shotter, J. 45

Simmel, G. 95

Sinha, C. 13, 115, 255, 259, 299

Solso, R.L. 19, 124, 296

Sperber, D. 86, 102, 119, 123, 127, 134, 135,
136, 137, 139, 206, 285

Stati, S. 155, 168

Steffensen, B. 42

Sterelny, K. 120

Stewart, M. 186

Still, A. 20, 115

Stjernberg, F. 26, 67, 107, 120, 131, 134,
138

Strawson, P.F. 24, 48, 267

Suppe, P. 155

Szegedt-Maszik, M. 109

Tamba-Mecz, I. 16, 17, 86, 87, 124, 238,
239,249

Tarski, A. 24, 33, 227, 260

Taylor, T. J. 25, 32,92, 98, 130, 132, 275

Temple, C. 243, 244

Thierry, Y. 36, 89, 93, 253

Thom, R. 256, 257

Thompson, E. 154, 159, 162, 165, 181

Todorov, T. 24, 26, 64, 79, 150, 190, 212,
218,219, 220, 221

Tolland, A. 68

Tornay, S. 155

Touati, P. 103

Tournier, M. 150

Troyes, C de. 186, 194, 196, 208, 209, 223

Urban, W.M. 65

Valdés, M. 57

Weitz, M. 193, 201, 202

Westphal, J. 154

Whorf, B. 112, 120, 155, 156, 158

Wiener, N. 300

Wierzbicka, A. 241,287,291

Wilmet, M. 287

Wilson, D. 86, 102, 119, 123, 127, 134, 135,
136, 137, 139, 206, 285

Wimsatt, W.K. 213

Winograd, T. 44

Wittgenstein, L. 24, 48, 67, 68, 77, 78, 89,
90, 95,116, 133, 151, 199, 255, 267, 299

Wordsworth 212

Vion, R. 19, 21, 23, 26, 41, 53, 96, 101, 105,
109, 116, 125, 127, 148, 149, 150, 243,
267,271

von Wright, G.H. 24, 26, 48, 76, 114, 259,
260

Wright, C. 224

Vygotsky, L.S. 176, 287, 299

Zima, P.V. 219

Zumthor, P. 187, 188

324



Index rerum

Acceptabilité

— critere de 36

— grammaticale 293
Accumulation du sens 106

Actes de langage

— théorie de 107

Aliénation linguistique 30
Analyse conversationnelle 128
Anthropologie mutaliste 299
Antimonie référentielle 48
Arbitrariété 114

— du signe 38

— sémantique 156, 161, 166
Asymétrie (du sens) 302
Autonomie

— de la linguistique 162, 236
—du sens 182

Behaviorisme logique 114
Binarité 93, 235, 236, 243, 244-255
Catégorie

— focalisé 155

— perceptuelle 158, 161, 164, 274
— perceptuelle basique 180

— perceptuelle intermédiaire 176
— prototypique 161, 164

— saillante 155, 161, 164
Catégorisation 88, 89, 90, 93, 239, 247
— interactionnelle 153
Cognition (voir Connaissance)
Communauté

— interprétative 205-209

— linguistique 208
Communication

—é&crit 193

— inférentielle 83

— réussie 86, 105

— symbolique 272
Componentialité du sens 90
Compréhension

— et interprétation 198-202, 209

— immédiate du sens 198-214, 217

— transhistorique 208

Comprendre

— et croire comprendre 125-128

— définition du terme de c. 125-126

Conceptualisation 111-113, 300-301

Conditions nécessaires et suffisantes 89, 90,
172,253

— le modele des c. (CNS) 154, 168, 170,
239

Connaissance (cognition)

— de la forme 140

— expérimentée 130

— interactionnelle (du sens) 73, 78, 79, 287

— intersubjective 67

— observatrice 73

— référentielle 183

— subjective et introspective 77

Consensus

— intersubjectif 68

— perceptuel 166

— sémantique/linguistique 22, 113, 154,
159, 165 166, 171, 180, 201, 207, 209

Constructivisme 178, 264, 266

Contexte 101, 105,118

Continuum 248

Contrat sémantique 52, 150

Controle intersubjectif des hypotheses
scientifiques 61, 64

Convention 105, 114, 116, 119, 171, 177

Conventionnalité 114

Coopération

— et compétition 150

Critere de validation

— des interprétations critiques 192

Critical theory 192

Critique

— dialogique 219

— immanente 213

— philologique 217

Déconstructivisme 53, 56, 57, 205

Désambiguisation du sens 302

Dialogisme 299

Dialogue 214, 219, 295

Dynamisme (du sens) 302

Eclectisme théorique 95 (voir aussi
Pluralisme)

Economie

325



— de I’organisation du sens 119

Emergence

— du sens 80, 112, 120, 181, 287, 299, 300

Ensemble flou

— la logique des e. 157, 180

Epistémologie

— du sens vs. é. du monde non-signifiant
148-151

— et ontologie 125

— expérimentale 141-145

— interactionnelle 76, 80, 123

— logique 130, 140, 141-145

— relativiste 57, 67, 226, 229

— sceptique 67

Ethnométhodologie 101, 299

Ethnosémantique 21

Expérience

— interactionnelle 140

— mystique 77

— rationnelle 77

Expérimentation dialogique 287

Extension

— de I’adjectif épithéte 294-296

— référentielle 183

Falsificationnisme 142

Forme 88, 114, 158, 198

— différences entre f. 91, 93, 248

— et sens 198

Historicisme 187

Homogénéité

— du sens 87, 88, 96

Iconicité 114

Indice d’interprétation 118, 127, 138

Inductionnisme 232

Inductivisme 142

Inférence 71, 138

— interprétative 127, 129

Innéisme

— théorie du sens i. 107, 112, 157, 175, 286,
287

Instrumentalisme 75

Intelligence artificielle 37, 53, 61, 235, 247,
248

Intentionnalité 109

Intentions

— du locuteur 108

Interaction 78, 102, 130, 133, 177, 269, 272,

275,279
— expérimentale 295
— référentielle 182
— verbale 19, 100, 103, 124
Interactionnisme 271, 280, 299
— symbolique 21, 267, 299
Intercompréhension 125, 283 (définition)
Interprétation
— et compréhension (voir compréhension)
— et utilisation
Introspection 71, 72, 87, 198, 287
Intuition
— linguistique 286, 287, 295
Intuitionnisme 77, 286
Jeux de langage 95
Langage
— formel 14, 24, 63, 74, 260
— scientifique 62-63, 254, 255, 257, 261
Langue
— naturelle 24, 33, 54, 63, 75, 227, 229,
247,251,252, 260, 274
— privée 24, 67,79, 133
Lexicographie 291
Linguistique
— cognitive 115, 178
— et psychologie 91
— expérimentale
Logique 74, 76, 246, 249, 252, 260
— de la langue naturelle 245, 255, 296
— des ensembles flous 157
— formelle 14, 140, 256
Logothérapie 195
Malentendu 128, 214
Maximes de conversation 97
Mémorisation 183
— dusens 124,178, 302
Métalangage 274
— de la langue naturelle 98, 98, 147, 275
— linguistique 90, 237, 242, 250-262
— littéraire 257
— scientifique
— sémantique 54
Métalinguistique
— termes m. 54, 252
Méthode expérimentale 296
Monde possible 55, 175
Négociation
— du sens 178, 302

326



— extensionnelle du sens 175

Noéme 241

Norme interprétative 211

Neural networks

Objectivisme 35, 154

Objectivité

— du texte littéraire 201

— observatrice 72

Observateur

— extérieur 70, 104, 127, 133, 285, 286
— participant 146

Observation 71

— extérieure 76

— interactionnelle 288, 289

— objective 78

— participante 287, 289

— subjective 78

Opposition

— binaire (voir binarité)

— entre le subjectif et I’objectif 65, 71
Paradoxes

— du sens 47-51

— du métalangage linguistique 258-262
Paradigme

— fonctionnel 119

— génétique 119, 120

Parole 92, 99

Perception (Voir aussi prototype)

— prototypique 164

— saillante 176

Perspective

— de la premiere personne 72, 286

— de la troisiéme personne 72, 76, 286
Pertinence 247

Phénoménologie 299

Philosophie

— analytique 91, 223

— de I’existence 65

— du langage ordinaire 299
Pluralisme 95

Polysémie

— du sens littéraire 192, 216
Postmodernisme 223

Pragmatique 96, 97, 100, 101, 105, 107, 110
— actionnelle 116, 182

— intentionnelle 120

— interactionnelle 100, 299

— linguistique 19, 87, 100, 148, 299

— transcendentale 288, 299

Praxisme 299

Présupposition

— existentielle 48, 98

— référentielle 147

Primitifs

— sémantiques 168-169, 174

Private language argument 67, 199, 267 (voir
aussi Langue privé)

Production du sens 198

Propriété émergente (voir Emergence)

Prototype 89, 153, 163, 167, 173, 241

Psycholinguistique 155, 296

Psychologie

— cognitive 162

— discursive 147, 299

— écologique 299

— sociale 299

Quantification logique 252

Quéte du sens 196, 216-222

Rationalisme 77

Réductionnisme 88, 121, 183, 241, 242, 244,
263

Référence

— actuelle 175, 182, 296

— conjointe 130

virtuelle 296

Référentialité 129-131

Relativisme 20, 30, 31, 32, 33, 34, 35, 37,
39,73

— épistémologique 68, 131, 231

— exemples des theses r. 41-42

— ontologique 43

— paradoxes de la these r. 47-51

— sémantique 166, 209, 210

Représentation

— détachée 272

— symbolique 271, 272

Ressemblances de famille 89, 90, 170, 239

Savoir mutuel (du sens) 135, 136

Scepticisme ’

— épistémologique 20, 131, 139, 140, 285

— sémantique 37, 136, 139

Science cognitive 235, 236, 247

Scientisme 78

Sémantique 21

— cognitive 23,91, 111-116, 114, 120

— de la langue naturelle 23, 91

327



— différentielle (Voir aussi Théorie — métaphorique 99

sémique) 169 — mondain 98
— du code 84, 96, 107 — objectif 202
— encyclopédique 61, 299 — originel 80
— et pragmatique 106, 120 — phrastique 16, 99, 103
— linguistique 23, 87 — pragmatique 60
— léxicale 30 — privél2, 67, 84, 85, 150, 151, 194, 197,
— logique 24, 91, 144, 238 284
— référentielle 90, 91 — public 12, 67, 197, 284
— saussurienne 91, 248 — référentiel 97
— spécificité de la s. 244 — sémantique 53, 61, 106, 108, 109, 110
— structuraliste — situationnelle 60, 61, 99, 102, 103, 105
— véri-conditionnelle 175, 181, 182, 251 — stable. Voir stabilité sémantique
Sens — transsituationnel 100, 110, 111
— actuel 106 — unique 202
— codifié 86, 99, 105 — variable 99
— comme action 120 — verbal 114, 273
— commun — virtuel 105, 106
— computationnel 103 Sémiotique encyclopédique 299
— conventionnel 99, 102, 103 Signification (voir sens)
— de I’auteur 204 — et sens 15-18
— différentiel 97 Situation d’énonciation 100, 124, 193
— du langage formel 144 Sociolinguistique 296
— du locuteur 84, 108 Sociologie
— de I’énoncé 84, 108 — de la communication 19
— de I’énonciatenr 108,109 — interactionnisie 101, 149
— des lexémes de couleur, définition 183 Socio-naturalisme 115, 299
— du lecteur 204 Stabilité
— du texte (littéraire) 205 — sémantique 31, 39, 104
— et signification 15-18 — du sens 97, 98, 100, 101, 103, 105, 118,
— et valeur 124, 131, 178, 207, 209, 214
— et vérité 80-81 Structuralisme 20, 145
— figuré 99 Subjectivisme 31, 37, 154, 209
— générique du terme de sens 122 — et objectivisme 77, 154
— hors contexte 86, 99 Subjectivité 72
— intentionnel 120 — de I’interprétation littéraire 196
— I’existence du s. 48, 87, 205 — introspective 72
— intentionnel Synonymie 50-51
— interprété 214 Tautisme 30, 36, 268
— intersubjectif, définition 122-123 Test
— invariable 60, 86, 99, 100 — sémantique 293
— ironique 61 Théoreme
— lexical 16, 53, 99, 100, 103 — de Godel 259-262
— linguistique 110, 114 Théorie
— littéral 52, 60, 61, 99, 212,273 — actionnelle du sens 116, 120
— littéraire objectif/unique 192 — behavioriste du sens 121
— mémorisé 105 — cognitive du sens 107, 181
— métalinguistique 98, 157 — de I’action

328



— de la communication

— de I’existence

— du sens du lecteur 204

— générative

— génétique du sens littéraire 204

— immanente du sens littéraire 204

— intentionnelle (du sens) 86, 107, 120

— matérialiste de la conscience 267, 274

— objectiviste du sens 121

— pertinence réciproque des différentes t.
238-244

— prototypique 239

— prototypique étendue 170-174

— prototypique standard 170-174

— quantique 70, 73, 288

— sémique (du sens) 89, 168-169, 170, 239,
240

— subjectiviste (de la perception) 159

— subjectiviste (du sens) 121

Traduction radicale 133

Transcendance horizontale/latérale 80

Transcription logique de la langue naturelle
54

Tribish 133

Typicité 173, 241

Unicité du sens 89, 97

Universalisme 157, 286

Universel

— biologique 179

— de cognition 179

— de littérature 194

— de perception 159, 179

— du langage 113, 120, 155

— social 159
Univocité du sens 255
Valeur

— de vérité 76, 146

— et signification 93
Variation individuelle 160, 171
Vérifiabilité 76

— interactionnelle

— intersubjective 59, 62, 72
Vérité

— paradoxes de la v. 225-230
— référentielle

329






ETUDES ROMANES DE LUND
SERIE FONDEE PAR ALF LOMBARD

Ed. ALF LOMBARD

10.

11.

12.

13.

14.

15.

MALMBERG, BERTIL, Le Roman du Comte de Poitiers, poéme frangais du
XIIF siécle, publié avec introduction, notes et glossaire. 1940.

THORDSTEIN, ARVID, Le bestiaire d’amour rimé, poéme inédit du XIIF siécle,
publié avec introduction, notes et glossaire. 1940.

NILSSON-EHLE, HANS, Les adverbes en -ment compléments d’un verbe en
frangais moderne. Etude de classement syntaxique et sémantique. 1941.
SCHLYTER, BORIJE, La vie de Thomas Becket par Beneit. Poéme anglo-
normand du XIF siécle, publié d’aprés tous les manuscrits. 1941,

RONSIJO, EINAR, La vie de saint Nicolas par Wace. Poéme religieux du XII
siecle, publi¢ d’apres tous les manuscrits. 1942.

THORNE-HAMMAR, EVA, Le développement de sens du suffixe latin -bilis en
frangais. 1942

MALMBERG, BERTIL, Le systéme consonantique du fran¢ais moderne. Etudes
de phonétique et de phonologie. 1944.

BRANDT, GUSTAF, La concurrence entre soi et lui, eux, elle(s). Etude de
syntaxe historique frangaise. 1944.

NILSSON-EHLE, HANS, Les propositions complétives juxtaposées en italien
moderne. 1947.

MALMBERG, BERTIL, Etudes sur la phonétique de I’espagnol parlé en
Argentine. 1950.

ANDERSSON, SVEN, Erudes sur la syntaxe et la sémantique du mot frangais
tout. 1954.

BOSTROM, INGEMAR, Les noms abstraits accompagnés d’un infinitif et
combinés avec avoir. Etude historique sur la syntaxe des articles et des
prépositions dans ce genre de constructions frangaises. 1957.

NEUMANN, SVEN-GOSTA, Recherches sur le francais des XV¢ et XV siécles
et sur sa codification par les théoriciens de I’époque. 1959.

ANDERSSON, SVEN, Nouvelles études sur la syntaxe et la sémantique du mot
frangais tout. 1961.

BORNAS, GORAN, Trois contes frangais du XIII¢ siécle, tirés du recueil des
Vies des Péres. 1968.

JACOBSSON, HARRY, L’expression imagée dans Les Thibault de Roger
Martin du Gard. 1968.



18.
19.

NILSSON, ELSA, Les termes relatifs et les propositions relatives en roumain
moderne. Etude de syntaxe descriptive. 1969.

Mélanges de philologie offerts a Alf Lombard. 1969.

BRODIN, GRETA, Termini dimostrativi toscani. Studio storico di morfologia,
sintassi e semantica. 1970.

ED. OSTEN SODERGARD

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27

28.
29.

30.

31

32.

33.

34.

GUNNARSON, KIELL-AKE, Le complément de lieu dans le syntagme nominal.
1972.

WESTRIN, MAIBRIT, Etude sur la concurrence de davantage avec plus dans la
période allant de 1200 a la Révolution. Comparaison avec l'usage actuel. 1973.
SCHLYTER, KERSTIN, Les énumérations des personnages dans la Chanson de
Roland. Etude comparative. 1974.

ROBACH, INGER-BRITT, Etude socio-linguistique de la segmentation syn-
taxique du frangais parlé. 1974.

BRODIN, BRITA, Criaturas ficticias y su mundo, en « Rayuela » de Cortdzar.
1975.

UNDHAGEN, LYDIA, Morale et les autres lexémes formés sur le radical moral-
étudiés dans des dictionnaires et dans des textes littéraires frangais de la
seconde moitié du XVIIE siécle. Etude de sémantique structurale. 1975.
SANDQVIST, SVEN, Etudes syntaxiques sur la Chronique des Ducs de Nor-
mandie par Benoit. 1976.

SWAHN, SIGBRIT, Proust dans la recherche littéraire. Problémes, méthodes,
approches nouvelles. 1979.

LARSSON, EVA, La dislocation en frangais. Etude de syntaxe générative. 1979.
SWEDENBORG, EKY, Jean Barois de Roger Martin du Gard. Etude des manu-
scrits et des techniques narratives. 1979.

GRAUMANN, GUNNAR, « La guerre de Troie » aura lieu. La préparation de
la piéce de Giraudoux. 1979.

KELLNER, SVEN, « Le Docteur Pascal » de Zola : Rétrospective des Rougon-
Macquart, Livre de Documents, Roman a These. 1980.

LLAVADOR, YVONNE, La poésie algérienne de langue frangaise et la guerre
d’Algérie. 1980.

BIRGANDER, PIA, Boris Vian romancier. Etude des techniques narratives.
1981.

GRELSSON, SIGVARD, Les adverbes en -ment. Etude psycho-mécanique et
psycho-systématique. 1981.



35.

36.
37.

38.
39.

JOSEFSON, EVA-KARIN, La vision citadine et sociale dans I’euvre d’Emile
Verhaeren. 1982.

WIIJK, MARGARETH, Guillaume Apollinaire et I’esprit nouveau. 1982.

HEED, SVEN-AKE, Le coco du dada. Victor ou les Enfants au pouvoir de Roger
Vitrac : texte et représentation. 1983.

ORFALI INGRID, Fiction érogéne a partir de Klossowski. 1983.

SANDQVIST, SVEN, Notes textuelles sur le Roman de Tristan de Béroul. 1984.

ED. LARS LINDVALL

40.

41.

42.

43.

44.

45.

BORNAS, GORAN, Ordre alphabétique et classement méthodique du lexique.
Etude de quelques dictionnaires d’apprentissage frangais. 1986.

LARSSON, BJORN, La réception des Mandarins. Le roman de Simone de
Beauvoir face a la critique littéraire en France. 1988.

SANDQVIST, SVEN, Le Dyalogue saint Gregore. Les Dialogues de saint
Grégoire le Grand traduits en vers frangais a rimes léonines par un Normand
anonyme du XIVe siécle. Edition avec introduction, notes et glossaire. 2 vol. 1989.

SANDQVIST, OLLE, La Vie saint Gregore. Poéme normand du XIVE siécle,
publié avec introduction, notes et glossaire. 1989.

ANGELFORS, CHRISTINA, La Double Conscience. La prise de conscience
féminine chez Colette, Simone de Beauvoir et Marie Cardinal. 1989.

Actes du X¢ Congrés des Romanistes Scandinaves, Lund, 10-14 aoiit 1987, édités
par LARS LINDVALL. 1990.

ED. SUZANNE SCHLYTER

46.

47.

48.

49.

50.

SWAHN, SIGBRIT, Balzac et le merveilleux. Etude du roman balzacien 1822-
1832. 1991.

ELGENIUS, BERNT, Studio sull’uso delle congiunzioni concessive nell’italiano
del Novecento. 1991.

SANDQVIST, SVEN, La Vie de saint Evroul. Poéme normand du XIVE siécle,
publié avec introduction, notes et glossaire. 1992.

HERMEREN, INGRID, El uso de la forma en RA con valor no-subjunctivo en el
espariol moderno. 1992.

LARSSON, BJORN, La place et le sens des adjectifs épithétes de valorisation
positive. 1994.



51.

52.

53.

54.

55.

56.

57.

EKBLAD, SVEN, Studi sui sottofondi strutturali nel Nome della rosa di
Umberto Eco. Parte I. La Divina Commedia di Dante. 1994.

ZETTERBERG, ANDERS, Les propriétés des choses selon le Rosarius (B.N. f.
fr. 12483). Edition revue et complétée par SVEN SANDQVIST. 1994
EGERLAND, VERNER, The Syntax of Past Participles. A Generative Study on
Nonfinite Constructions in Ancient and Modern Italian. 1996.

BENGTSSON, ANDERS, La Vie de sainte Bathilde. Quatre versions en prose
des XIIF et XV® siecles, publiées avec introduction, notes et glossaire. 1996.
SANDQVIST, SVEN, Le Bestiaire et le Lapidaire du Rosarius (B.N. f. fr.
12483). 1996.

JONSSON, NILS-OLOF, La Vie de saint Germer et la Vie de saint Josse de
Pierre de Beauvais. Deux poémes du XIIF siécle, publiés avec introduction, notes
et glossaire. 1997.

LARSSON, BJORN, Le bon sens commun. Remarques sur le rdle de la (re)cogni-

tion intersubjective dans [’épistémologie et l’ontologie du sens. 1997.



