

#### The Ideological Transformation in Miramar's Novel by Naguib Mahfouz

Almahfali, Mohammed

Published in:

Periodical of Mahfouz, Egypt, the Supreme Council of Culture

2013

Document Version: Förlagets slutgiltiga version

Link to publication

Citation for published version (APA):

Almahfali, M. (2013). The Ideological Transformation in Miramar's Novel by Naguib Mahfouz. Periodical of Mahfouz, Egypt, the Supreme Council of Culture, 6, 123- 139.

Total number of authors:

#### General rights

Unless other specific re-use rights are stated the following general rights apply:

Copyright and moral rights for the publications made accessible in the public portal are retained by the authors and/or other copyright owners and it is a condition of accessing publications that users recognise and abide by the legal requirements associated with these rights.

- Users may download and print one copy of any publication from the public portal for the purpose of private study or research.

  • You may not further distribute the material or use it for any profit-making activity or commercial gain
- You may freely distribute the URL identifying the publication in the public portal

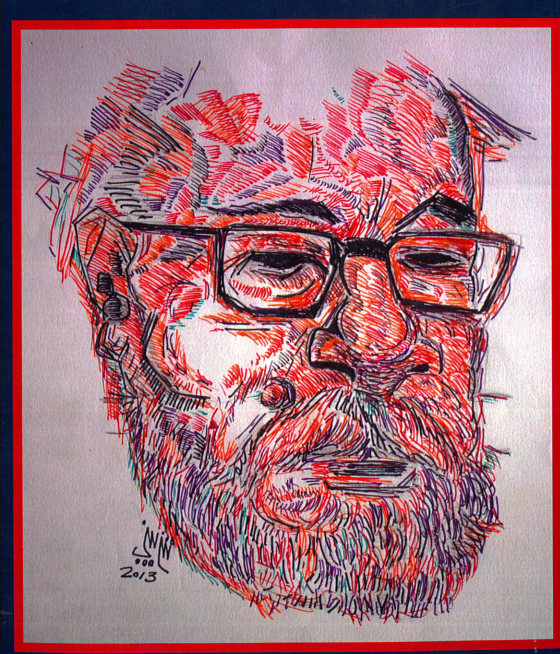
Read more about Creative commons licenses: https://creativecommons.org/licenses/

#### Take down policy

If you believe that this document breaches copyright please contact us providing details, and we will remove access to the work immediately and investigate your claim.

Download date: 04. Jul. 2025

# التعدد فمع عالم نجيب محفوظ



2013

التعدد فم عالم نجيب محفوظ

### التعدد فمه عالم محفوظ

(3) بخيب محفوظ، (زقاق المدق). ، بيروت، دار القلم. 1972. جميع الاقتباسات مأخوذة من هذه الطبعة.

(4) نطلق "المدينة الحديثة" على الأحياء الواقعة خلف شارع بور سعيد غربًا والتي نتجت عن عملية التحديث "المدينية" التي أمربها الخديوي إسماعيل في النصف الثاني من القرن التاسع عشر. بعد زيارة لباريس أعجب خلالها بما فعله هوسمان في العاصمة الفرنسية. ولكن الحقيقة أنّ الأعمال الضخمة التي أمر بها الخديوي لم تؤد إلى خُديث الفضاء المديني. بل إلى بناء مدينة حديثة إلى جانب القديمة. وبالتالي إلى الفصل بين فضائين.

(5) في خَليله للرواية. يذهب جوزيف مسعد إلى أنّ ميول المعلّم كرشة الجنسية ليست مستهجنة من قبل أقربائه إلا عندما يعلنها جهارًا حتى وإن كانت مستهجنة من قبل الراوى الذي يسميها بالغة العربية "شذوذًا". وباللغة الإنجليزية "homosexuality". مدخلاً المصطلح في النصّ من خلال الشيخ درويش الذي دائمًا ما يتحدّث الإنجليزية.

.Joseph Massad, " Deviant Fictions", in Desiring Arabs, Chicago, The University of Chicago Press, 2007

(6) تشير آنا مدوف أيضًا إلى هذه الفكرة: "إن الزقاق هو عالم ووسط يرضى به البعض في حين أن البعض الآخر –خاصة الشَّباب- يحلم بآفاق جديدة وبحياة مختلفة تمامًا. تكون بالضرورة في أماكن أخرى من المدينة. فإذا كان لا يمكن تخيل التغيير في المكان نفسه. لا بد من الرحيل حيث يوجد التغيير.»

Anna Madoeuf, "Images de la ville ancienne du Caire dans la littérature égyptienne contemporaine", Supplément à la lettre d'information de l'OUCC n°43, janvier 1996, p.15

(7) غد نفس المشهد في قصة يوسف إدريس القصيرة. النداهة وهو المشهد الذي يصف إحساس فلاحة قادمة إلى العاصمة بالدوخة. (يوسف إدريس. النداهة. القاهرة. مكتبة مصر. 1969. ص14-16)

.SANSOT Pierre, Poétique de la ville, Paris, Méridiens Klincksieck, 1994, p.318 8

# التحول الإيديولوجيء في رواية (ميرامار)

محمد صالح الحفلي

تمتاز رواية (ميرامار) بغزارة خولاتها الأيديولوجية. بالتوازي مع غزارة تعدُّد المنظور الروائي. وتنوُّعه. إذ يعتمد بناؤها المعقَّد على تعدُّد الأصوات. سواء التي قدمت الحكى على لسانها. أم تلك الأصوات الخفية التي قد تتلبس أحيانًا في صوت الراوي ذاته ومن هذه الطبيعة المعقدة للبناء الروائي مكن الانطلاق للبحث عن التحوُّل الأيديولوجي الجزئي. الذي قد مثل في هذه الحالة شبكة من العلاقات المتداخلة. التي تتخذ لنفسها في الأساس خطين الخط الأول: هو خط التحول الذي يبدو من خلال منظور المثل للأيديولوجيا الجزئية. والآخر: خط التحول الذي يبدو عليه المثل من أبديولوجيا مقابلة.

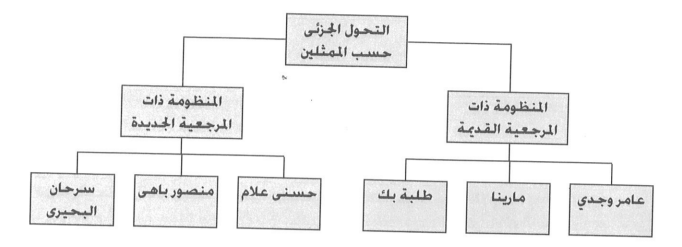
ولكن الخطين السابقين مثلان خطين مندرجين - بحسب الطبيعة المعقّدة لتمظهر النص - داخل خطين آخرين. مثل الخط الأول منظومة الأبدبولوحيا ذات المرجعية القدمة. ومثل الخط الثاني منظومة الأيديولوجيا ذات المرجعية الجديدة. وهذا الصراع يأتي متسقًا مع المسار الفني العام. فقد بني نجيب محفوظ تعدُّد الأصوات في رواياته على أسلوب التقابل الذي يخلق التوتُّر الفني القائم على رؤية المتناقضات. وهي تعمل في مجال إنساني حيث يكون الصراع

بين الأجيال. والصراع بين الإقطاعيين والفلاحين. والتقابل بين أصوات الرجال وأصوات النساي والتقابل بين السلطة والشعب والتقابل بين الأبقاع البطيء والإيقاع السريع. وبين الأحزاب المتعدِّدة وفي (ميرامار) قام البناء الروائي على أصوات غير متجانسة فكريًّا وطبقيًّا(3), لكنها انتظمت على فئتين متقابلتين أو منظومتي التيار القديم والتيار الجديد، على نحو أكثر وضوحًا. فهما المسئولتان بدرجة رئيسة عن حركة النص. وبالتالي عن الحركة الأيديولوجية فيه سواء كانت للعوامل، أم للنص بصورة عامة.

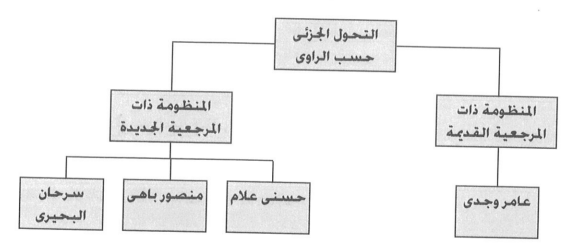
وبصورة مبدئية يمكن وضع تصور أولى لحركة هاتين المنظومتين، وصراعهما، وبالتالي معرفة الحركة الجزئية لمنظومتهما الأبديولوحية فلكل منظومة أيديولوجيًّا شخصيات معينة، ولكل شخصية سماتها الخاصة التي ععلها داخل هذه المنظومة الواحدة خَمِل أبدبولوجيا مختلفة، وبكون لها خَولاتها الخاصة. فمنظومة الأيديولوجيا القديمة مثلها كل من عامر وجدى. ومارينا، وطلبة بك. في المقابل تتكون منظومة الأيديولوجيا الجديدة من ممثلين مختلفين هم: حسنى علام، ومنصور باهي، وسرحان البحيري.

# التعدد فئ عالم محفوظ

ويكن إيضاح ذلك في الشكل التالي:



إن هذه الشبكة من التقاطعات الفكرية. والفلسفية داخل الخطط الروائي. تنتظم بوساطة أصوات روائية محددة تنقل السرد عبرها. فكما يتبين أن عامر وجدى. وحسنى علام. ومنصور باهى. وسرحان البحيرى. هم الرواة. وعلى هذا الأساس فإن التحول الأيديولوجى الجزئي من منظورهم سينحصر بالشكل التالى:



ومن هذا الخطط الرئيس لحركة الأيديولوجيا الجزئية بمكن الانطلاق لبحث وتأمل النص على أساسه.

وهى تلك الأيديولوجيا التى ظهرت داخل النص حاملة الماضى فى ثنايا خطابها. مؤثرًا بصورة مباشرة على حركتها السردية. ومن ثم على مختلف السلوكيات المعبرة عن وجهات نظر معينة. أو بصورة أشمل مواقف أيديولوجية خجاه ذاتها. والأخرين. وهى على امتداد النص وجزئياته. تسجل تلك التحولات الأيديولوجية على مستويات مختلفة تبعًا لطبيعة النص المعقدة فى التركيب.

إن هذه المنظومة امتداد لكل ما هو خارج سياق الحاضر باجّاه الماضى فى المجتمع. ليس العمر الكبير فقط هو الذى يحمِّل هذا الممثل أو ذاك الفكر القديم داخل النص. إنما ما يحمله من امتداد تاريخى على المستوى السردى. يصل لمدة سابقة بكثير. منفصلاً عن الحاضر: فتنعكس كل تلك الأزمنة السابقة على الزمن السردى الحاضر فى النص. وتنشأ حينها عولات بين زمنين. وفى الوقت نفسه يترتب على ذلك صراع. وتناقض على مستويين. مستوى القديم ذاته. ومستوى صراع القديم والجديد. ويمكن دراسة هذه المنظومة القديمة عبر تيارين. الأول: تيار الماضى الحايد. ويمثله عامر وجدى. والآخر: الماضى بصورته السلبية.

تمثل هذه الشخصية - وهى الراوى الأكثر حضورًا في النص- الامتداد الإيجابي للماضي في الحاضر. فهو ذاكرة التاريخ على هيئة صحفي عجوز على المعاش عايش شخصية الأحداث المصرية الرئيسة(4). فهو الشخصية الأكثر قربًا من الحالة الحيادية للتاريخ. ليس لأنه حضر بوصفه صحافيًّا استطاع أن يتقدم إلى الحاضر بهذا السجل الحافل بتاريخ الصراع الأيديولوجي. ولكن لأنه من خلال تجلياته السردية إضافة إلى وظيفته راويًا استطاع أن يقترب أكثر من نقطة الرؤية الحايدة للتحولات الجزئية داخل النص

-بصورة عامة. والتحولات ذات المرجعية القديمة بصورة خاصة. وهو يسجل هذه النقطة حين يقدم شهادته بالوصول إلى مرحلة التخلى عن أي رؤية سياسية(5).

التعدد فمء عالم محفوظ

إن أهم ما يقدمه هذا الممثل لعرض خولاته. مرتبط فى الأساس بقضيتين اثنتين. الأولى سياسية. والأخرى دينية. ففى الجانب السياسي. يبدو التحول في صورة لقطات فى أثناء الحكى. لقد انتزع التحول الأيديولوجى لديه من طور السلوك. والحركة إلى طور التسجيل الحكائى: لذا لا يمكن خليله إلا من خلال صوته هو. ويُلحظ ذلك فى تقديمه على لسان منصور باهى فى أحد حواراته معه: "تطلعت إليه مستزيدًا فى الاهتمام فقال:

تاريخ طويل حقًا. أسهمتَ بقدر ملحوظ فى شتى تياراته. حزب الأمة، الحزب الوطنى. الوفد، الثورة..\*(6). وهذا التحول الأيديولوجى فى جانبه السياسى يأتى بوصفه تاريخًا لا أكثر. ولكن هذا التحول الأيديولوجى قد أدخل فيه الراوى مناقشة التحول الأيديولوجى قد أدخل فيه الراوى مناقشة له من خلال الصوت الحاور. الذى شخص مشكلة هذه التحولات الأيديولوجية الكبيرة بعدم الاهتمام "بالمشكلة الاجتماعية الجوهرية" فيسوغ ذلك بحداثة عهده بالأزهر. فقد كانت "رسالته فى الحياة أن يوفق بين الشرق والغرب بالحلال". بيد أن الثورة بوصفها حدثًا خوليًّا كبيرًا استطاعت أن نجلى الصورة أمامه، وقعله يرى بصورة أوضح(7. فهذه التحولات الظاهرة على المستوى السياسى. تمهد لتحولات عميقة تؤدى على المستوى السياسى. تمهد لتحولات عميقة تؤدى

إن الحالة السابقة من التحول الأيديولوجى ينعكس بصورة مباشرة على صنع خول فى البنية العميقة لفكر عامر وجدى. إذ تجمع الرواية لا سيما فى الجانب الذى يرويه التناقض حد الصراع بين الشك

واليقين. حتى إنك لا تستطيع أن تقيم رسمًا محددًا لمسار واضح لتحول هذه الشخصية.

فتكثر فى روايته الفواصل الإبمانية. بجعله يقدم مقاطع مختلفة من القرآن الكرم(8). إذ غالبًا ما يختم المقاطع السردية بتلاوة آيات من القرآن الكرم. لا سيما سورة الرحمن. وقد تكون هذه الفواصل الإيمانية من خلال الحوار مع شخصية أخرى كما يسجل فى مقطع حوراه مع طلبة بك: "وضحك مرة أخرى. ثم قال:

وأنت هل نسيت تاريخك؟ لقد قرأت عن فضائحك في مجلة الكشكول. عن جريك وراء الملاءات اللف بشارع محمد على..

ضحكت بلا تعلق فتساءل:

هل رجعت أخيرًا إلى الدين؟

وأنت؟ يخيل إلى أحيانًا أنك لا تؤمن بشيع؟..

فقال بحنق:

كيف لا أؤمن بالله وأنا أحترق فى جحيمه؟"(9). وهكذا يبدو التحول الأيديولوجى على المستوى أفقى وعلى المستوى الرأسى. ويجسد بصورة أو بأخرى حالة من الصراع الذى يصل حد التناقض. بين قيمة الإيمان والتعبُّد حت شعائره. وبين التفلُّت من كل القواعد الصارمة التى يفرضها الدين. والربط المباشر بين الاعتقادات الدينية والخرافة. وأخيرًا بين الشك واليقين.

وبالنظر إلى تقييم هذا الممثل من الزاوية المقابلة (المنظومة الجديدة) يبدو أن منصور باهى يعطيه تقويمًا أيديولوجيًّا يختصر فيه تاريخ التحول الذى عاشه هذا الامتداد التاريخي في الحاضر حين يقول:

"وسرعان ما تبين لي أن عامر وجدى هو أعظم الحاضرين فتنة. وأحقهم بالتقدير والحب. عرفت أنه عامر وجدى الذي راجعت العديد من مقالاته عند إعدادي لبرنامج (أجيال الثورة). وقد استولت على أفكاره المتطورة بل والمتناقضة، وسحرني أسلوبه الذي بدأ بالسجع وانتهى إلى بساطة نسبية لا تخلو من فخامة وحزالة. وقد سرَّ باطلاعي على مقالاته سرورًا دلَّ على عمق إحساسه بالزوال والنسيان والجحود فأثر ذلك في نفسي تأثيرًا حادًّا محزنًا. وقبض على القشة التي ألقيتها إليه في الماء فمضى يقص على تاريخه الطويل. وجهاده المستمر. التيارات التي لاطمته، والأبطال الذين آمن بهم"(10). فإدراك التيار المقابل لتحولات عامر وجدى ليس فقط من خلال تتبع مضمونه تعبيراته فحسب، بل إن كشف شكل تعبيره الذي بدأ بالسجع على ما فيه من تكلُّف وتصنع وانتهى بالبساطة المرتبطة بالفخامة والجزالة. وهو إدراك عميق للتحول يبدو أنه في طور التحول الإيجابي الذي نزل من المستوى العالى ليلتجم بالتسطاء في الجنمع.

): لقد بدا واضحًا امتداد الممثلين للماضى بصورته السلبية عبر طلبة بك. ومارينا. وتبين ذلك من خلال أدائهم السردى. ومن خلال التقويم الأيديولوجى المقابل سواء من داخل التيار القديم ذاته. أم من التيار الجديد.

يبدو طلبة بك فى الرواية بوصفه أرستقراطيًّا. ومسئولاً سابقًا. جاءت الثورة لتجرده من أغلب امتيازاته. التى كان يحصل عليها لا بفعل كفاءاته. وقدراته بل بفعل اسمه وانتمائه الطبقى والعشائرى وهو يدخل النص من خلال تقديم المدام مارينا له: "كان وكيلاً لوزارة الأوقاف ومن الأعيان الكبار.

لم يكن عندي في حاجة إلى التعريف. عرفته من

بعيد بحكم مهنتى على عهد النضال السياسى والحزبى. كان من المنتمين إلى أحزاب السراى وبطبيعة الحال من أعداء الوفد. وتذكرت أيضًا أنه وضع تخت الحراسة منذ عام أو أكثر وأنه جرد من موارده عدا القدر المعلوم"(11). وهذا التقديم يحدد مسار التحول الذى يقدمه هذا الممثل على مستوى الماضى. أو بصورة مباشرة على طبيعة التحول الذى يؤسس الحاضر. وينطلق إلى المستقبل. ويمكن تأمل موقفه من فعل الثورة التى يراها بأنها مشكلة كبيرة لأنها تعمل على التغيير على غير ما تشتهى رغباته هو لا كما ينبغى أن يكون عليه المجتمع. ويتبين من حواره مع عامر وجدى فحين يسأله عامر وجدى عن موقفه يرد عليه: "يوجد سبب بعيد في طرف الحبل المشدود حول أعناقنا. شخص لا يكاد يذكره أحد..

من هو

سعد زغلول!

لم أتمالك نفسى من الضحك فراح يقول بحدة:

أجل. منذ دأب على إثارة الإحن بين الناس. والتطاول على الملك. وتملُّق الجماهير. رمى فى الأرض ببذرة خبيثة. ما زالت تنمو. وتتضخم كسرطان لا علاج له حتى قضا علينا (12). وهو ما يبيِّن سلوك هذه الشخصية القائم على الرغبة فى الثبات المفضى إلى سيطرة طبقته الأرستقراطية. من منظورها هى لأن هذا هو الثبات النموذجي. دون خمل الهم العام الذي يتفاعل مع مختلف الفئات المكونة للمجتمع. فيكون التحول الأيديولوجي محكوم لديه من منظور فيكون التحول الأيديولوجي محكوم لديه من منظور ذلك يظهر مدحّه لها على غير ما يحمل في عمقه من مواقف قاهها. وها هو يقدم موقفه المراوغ منها: "لقد حاق بي ضرر بالغ فأكون منافقًا لو قلت إنني

لم أتألم. ولكننى أكون أنانيًا كذلك لو أنكرت أن ما عمل هو ما كان ينبغى أن يعمل.."(13) وهذا الموقف خسيد حقيقي لتعارض الظاهر والباطن لديه، فحاول أن يظهر عكس ما يبطن تجاه الثورة؛ فوقع في هذه المراوغة اللفظية التي كشفته أكثر مما تداري عنه موقفه الرافض للثورة والتغيير حيث يكشف ذلك أحد ممثلي التيار الجديد من الجهة المقابلة (منصور باهي): "استرقت النظر إلى طلبه مرزوق لم يقرأ معانيها أحد. أجل. عاودتنى ذكريات حميمية. أحلام دموية. صراعات طبقية. كتب وجمعات. بنيان من الأفكار راسخ الأساس. راعني ترهله وانكساره. وحركات شدقيه. وقبوعه فوق مقعد في استسلام. وتودده إلى الثورة بلا إمان، وكأنه لم يكن من السلالة التي شيدت قلاعها من اللحم والدماء. أخيرًا جاء دوره ليمارس النفاق بعد أن خلف مجده المتوهم الذابل أمة من المنافقين"(14) فهو مثل حقيقي للماضي التي قامت عليه الثورة. ومع ذلك يحاول مسايرة رياحها حتى لا تقتلع ما بقى لديه من جذور. من هنا تأتى المراوغة التي خاول الإيقاء على أكبر قدر من المصالح ولو كان عبر صناعة خولات أيديولوجية وهمية تبدو للآخرين إيجابية جاه الثورة ودورها. مع إبقاء جذوة الحقد عليها متقدة في العمق. ومكن القول هنا: إن هذا الامتداد للماضي بهذا النموذج يرغب في إبقاء الثبات؛ لذا يحاول جاهدًا صنع حمول أيديولوجي. لكنه خول زائف. وغير مجد حتى في الإقناع بوجوده على مستوى اللغة. أو على مستوى الحركة والسلوك

أما مارينا فهى "بمثابة بقايا الجنمع العالمى الذي عاش فى الإسكندرية"(15) فتتجلى بوصفها امتدادًا للتاريخ الاستعماري. وعلى هذا الأساس تتحكم المصالح فى صناعة التحول الأيديولوجى لديها. فنظهر التحولات عليها من خلال التجلى المادى الذي

## التعدد فم عالم محفوظ

يشي بتغير سلبي على مستواه لكنه باق وظاهر ومؤثر على بقية الأصوات السردية داخل الرواية. ومكن تأمل المقطع التالي: "آه يا مسيو عامر. تقول إن الإسكندرية ليس كمثلها شيء؟ كلا لم تعد كما كانت على أيامنا. الزبالة ترى الآن في طرقاتها!

قلت بإشفاق:

عزيزتي. كان لا بد أن تعود إلى أهلها.

قالت بحدة:

ولكننا نحن الذين خلقناها"(16). فهذا الإحساس بيدوهو الآخر مشبعًا بحالة من الرفض للثورة والتغيير الذي ينعكس بصورة مباشرة على الاستعمار. والمصالح التي كان يرعاها. وعلى هذا الأساس يتشابه الماضي الاستعماري مع الماضي المثل في طلبة بك. في عدم الرغبة في حدوث خول أيديولوجي. ويظل التحول لديهم مرهونًا بموقفهم الرافض للثورة التي تعادى مصالحهم بصورة مباشرة.

يرغم عدائها الواضح للثورة كون الثورة الأولى قتلت زوجها. والثانية جردتها من مالها. وأهلها(17). إلا أنها سهلت لزهرة الهروب من جحيم القرية ويسرت لها العمل والتعليم. وكل ما كانت تصبو إليه. ثم بعد ذلك تتخلى عنها وتتهمها بأنها السبب في المشاكل التي حلت بالبنسيون. فتطلب منها المغادرة حالاً والبحث عن عمل آخر بعيد عنها(18). لقد عملت مارينا على مساعدتها. وتيسير هروبها من واقع القرية المؤذى. بيد أنها تخلت عنها حين بدأت تقلق على مصالحها. وهكذا يبدو خط التحول الأيديولوجى لديها مرسوم بالمستوى الاستعماري الذي يربط ما يقدمه للمجتمع بمقدار مصالحه هو لا مقياس القيم والمبادئ.

فنظر إلى بإمعان. ثم قال:

إنه طرقنا للمشاركة في بناء عالمنا الجديد.

آمنت بالاشتراكية من قبل الثورة؟

الحق إنى أمنت بها مع الثورة"(19). ففي هذا المقطع الحوارى يبدو سرحان البحيري مكشوفًا أمامه في خوله الأيديولوجي المعتمد على المصلحة، لا على سلم القيم التي آمن بها أو بني خوله على أساسها. وهو ما سيبدو في أثناء التحليل لاحقًا.

إلا أن العنصر الأهم في هذا الممثل هو ذلك التحول الذي يظهر خوله الأيديولوجي على مستوى خاص. بعيدًا عن الحركة العامة للنص. وهذا يقدم دلالة ثبوت هذه الشخصية أيديولوجيًّا على المستوى العام ما يؤهلها لعرض خول الآخرين بصورة محايدة. ولكنها غنية بتحولاتها الأيديولوجية الخاصة. التي تتجلى من خلال سرد حكايته مع درية.

تتنازعه المشاعر بين الحب والكره، وبين هذا وذاك مشاعر الألم والخيانة، فهو الواقع في حب زوجة صديقه، ويحاول معها الوصول إلى بعضهما عبر تنازل صديقه عنها لزواجه منها. وعلى هذا الأساس مدار خولاته السردية والحركة في المكان. إذ تختلط هذا المشاعر على طول النص: "تراجعت باسمًا وأنا

طالمًا أسأل نفسي عما دعاك للخروج عن الإجماع؟

فقالت بضجر:

الحق أنه ليس لك طبيعة الخونة!

وما طبيعة الخونة؟ إنى ضعيف. إذعاني لأخي

ضعف لا شك فيه. وإنى أرشح الضعفاء للخيانة..

تناولت يدى بين يديها وقالت برجاء:

لا تعذب نفسك.. لا تعذبنا.."(20)، ولكن ما إن تصل هذه الحركة إلى المستوى المطلوب منه حتى ينقلب على هذه الرغبة، فحين تأتى إليه درية لتبشره بحصول التنازل من صديقه. يفاجئها هو الآخر برفض الفكرة. والانتصار على ذاته الضعيفة والراغبة بالاستحواذ على درية على حساب الصداقة وقيمها. إن هذا التحول الذي يبدو سلبيًّا على مستوى سردي إنما هو في الحقيقة خول إيجابي على المستوى الأيديولوجي. إذ ينتصر على ما كان ينبذه داخله من مشاعر الألم التي تسبيها خيانته لصديقة. وعلى هذا الأساس يكون هذا التحول إيجابيًّا على الستوى الخاص للشخصية.

مثل كل من حسنى علام. وسرحان البحيري عنصر التحول الأيديولوجي بصورته السلبية المنطلق من خلال الواقع. وموازاة التحول السلبى لعناصر الماضي الفاعلة.

إن من أهم خصائص هذه الأيديولوجيا هي أنها متناقضة. فحين تدعو إلى قيم الثورة ومبادئها يفاجئنا منصور باهي بأنه أرستقراطي وملك 100 فدان من الأرض لوحده. وهذه الصفة لوحدها كافية بكشف هذا التناقض بين كونه ممثلاً للثورة التي جاءت للقضاء على الإقطاع ورأس المال المتكدس في يد القلة. وبين كونه أيضًا ممثلاً لهذه الفئة من جاءت الثورة عليهم.

فيسجل في البداية هذا الموقف من الثورة: "ثورة. لم لا. كي تؤدبكم وتفقركم وتمرغ أنوفكم في التراب. يا سلالة الجواري. إنى منكم وهو قضاء لا حيلة لي

التعدد فت عالم محفوة

يمثل منصور باهى العنصر الأقدر على تقويم الآخرين أيديولوجيًا، وفي الوقت نفسه، نستطيع أن نقرأ خوله من خلال تلك التقويمات. أو من خلال

> متلك منصور باهى خطين سرديين. الأول خط يسير في الجّاه حركة النص العامة، والآخر خط خوله السردي الخاص النائج عن علاقته بدرّية.

وهي تلك المنظومة التي يبدو خولها الأيديولوجي

في إطار الحاضر. وبقاء الماضي بوصفه خلفية فكرية

وأيديولوجية تحدد مسار التحول. وطبيعته. ويمكن

تقسيم هذه الأيديولوجيا - بحسب تمظهرها- على

قسمين. الأول: الأيديولوجيا الجديدة الحايدة. ويثلها

منصور باهي، والأخرى: الأيديولوجيا الجديدة السلبية

ويمثلها حسني علام. وسرحان البحيري.

حركته السردية.

فبالنسبة للخط الأول يبدو راصدًا للتحول الأبديولوجي أكثر من كونه عارضًا لتحوله هو. إذ يقدم تقويمات أيديولوجية معينة نجاه العنصر القديم (عامر وحدى، وطلبة بك، ومارينا)، والعنصر الجديد: (سرحان البحيري، وحسني علام) وبين هذين العنصرين الموقف من زهرة التي تمثل عنصر الثبات الرئيس داخل النص. وهو في هذا كله يستطيع أن يقدم المعايير التي من خلالها ينكشف خول العناصر الأخرى.

ففى حواره مع سرحان البحيرى يقول: "وبإيجاز حدثنى عن عمله بشركة الإسكندرية وعضوية مجلس الإدارة وعضوية الوحدة الأساسية. وقلت له:

يا له من حماس جميل يعد درسًا للمتواكلين.

## التعدد فهء عالم محفوظ

فيه"(21). وهو موقف يعكس الإيمان العميق بالثورة ولكنه إيمان منقوص. لا يتعدى الشعارات فقط دون جسد المبادئ وتطبيقها على الذات. فإيمانه بالثورة لم ينعكس على الواقع. فيظل محتفظًا بكل امتيازاته منها.

ومن ثم يسجل فى فقرات لاحقة هجومه على القديم والجديد. والهجوم على الثورة ذاتها: "كم أغرانى الغيظ بالهجوم على الثورة بمثلة فى شخص سرحان المنتفع بها بلا شك ولكنى لم أستسلم للتهور"(22). وهو خول غير محكوم سوى بقانون العبثية التى تستسلم للمتناقضات المتجسدة فيه. فهو ثورى وغير مطبق لمنهاج الثورة. وغير متعلم. فهو ثورى وغير مطبق لمنهاج الثورة. وغير متعلم. وكل هذه التناقضات تنعكس على سلوكه. وتفاعله وكل هذه التناقضات تنعكس على سلوكه. وتفاعله مع المجتمع بصورة سلبية. إنه تجسيد للحاضر الذى لا يدرى ماذا يريد. يحب الثورة. ولكنه لا يجسد مبادئها. يبحث عن العمل. ولكنه لن يعمل. يريد الزواج. ولا يتزوج. يريد أن يكون اجتماعيًا. ولكنه يكره الجميع.

أما سرحان البحيرى فإن خوله الأيديولوجى مبنى على رغباته الشخصية المنطلقة بشكل رئيس من غرائزه. وحبه للمال والنساء والمركز الاجتماعى. فإن هذه الغايات تخول له التنقل بدون قيود. مهما كانت طبيعة تلك الوسائل في شكلها وتناقضاتها وأثرها على المجتمع.

إن تنقله فى علاقاته الغرامية من صفية إلى زهرة الى عليّة، تعد بمثابة خولات أيديولوجية كونها تنطلق من بعد قيمى ينظر للمرأة - فى هذا السياق- على أنها عنصر ملحق لإكمال ملذاته ليس إلا مثلها مثل الأكل والشراب. وهذا امتداد أيضًا لسلوكه الانتهازى مع الثورة ومع بقية أركان المجتمع ومكوناته.

لقد كانت الانتهازية هي المتحكمة في سلوكه وأيديولوجيته. فقد كانت المسئولة عن خوله بين الأحزاب السياسية. أو المعتقدات الأيديولوجية لا سيما الاشتراكية. ففي حواره مع رأفت أمين يقول: "ضحكنا بلا مناسبة ظاهرة ولكن بدافع من ذكريات مشتركة لم يكن في الإمكان نسيانها. أو ججاهلها ذكريات اجتماعية مماثلة. شهدناها جنبًا لجنب فصفقنا معًا وهتفنا معًا. حدث ذلك عندما كنا عضوين في لجنة الطلبة الوفديين بالكلية. أتذكر؟ . طبعًا منذا ينسي؟ كنا وقتذاك أعداء الدولة. أجل. أما اليوم فنحن الدولة. وجرى الحديث هكذا بين الماضي والحاضر حتى قلت له:

لا أصدق أنك - أنت بالذات- تبرأت من وفديتك؟

فعاود الضحك وهو يقول:

وأنت لم تكن وفديًا مخلصًا. واحدة بواحدة والبادئ أظلم.."(23) فهذا السلوك الانتهازى إنما هو قادم من الماضى باتجاه الحاضر فالمستقبل. والتحول السياسى من حزب إلى آخر كان في ماضى الشخصية القريب. ومن ثم هو واحد من انتهازيي الثورة. والمتحدثين باسمها. والمستفيد منها بصورة مباشرة.

وفى الحقيقة إن هذا السلوك الانتهازى يحكم علاقته بالآخرين. فهو لا يتقرب من المجتمع إلا بعينى الصياد المترقب لأى مصلحة قد ينالها. فهو يتقرب للتعرف على منصور باهى لا بكونه واحدًا من المثلى الثورة. بل بكون أخوه ضابطًا فى الشرطة وقد يحتاجه يوما ما(24). وهكذا تتحكم النزعة الذاتية. والانتهازية فى أيديولوجيته حتى وإن كان ذلك يتصادم بصورة مباشرة مع معتقداته الثورية. وهذا ما يتبين من خلال منظوره لحسنى علام حيث يقول: "وحسنى علام من أسرة قديمة بطنطا. وجيه

من الوجهاء. ومالك لمائة فدان. جميل الوجه قوى البنيان. كما يتمنى أى واحد منا أن يكون. وأنا قد أكره فكرة طبقته ولكنى أفتن بأى شخص منها إذا ساقتنى الظروف الممتازة إلى صحبته (25). فهو مستعد للتنازل حتى عن عواطفه التى تحتم عليه كراهية الطبقية. ولكنه يفتن بالطبقى ذاته. بمعنى أدق إنه يعادى الطبقية بوصفها فكرة أيديولوجية. ولكنه لا يعادى الطبقية بوصفها سلوكًا قائمًا. وهذا التناقض هو ما قاده فى النهاية إلى صفقة فساد كان كشفها كفيلاً بدعوته إلى الانتحار.

وهكذا تبين قراءة التحولات الجزئية داخل الرواية عن غناها التام بهذه التحولات التى لم تقتصر على المنظومتين الرئيستين فحسب. بل تعدتها إلى وجود تلك الأيديولوجيات الصغيرة التى تظهر خَوُلاتها من طور إلى آخر بما يسهم فى تشكيل الصورة الكلية لجتمع الرواية عبر خَوُلاته الداخلية الصغرى.

التحول الكلى هو التحول الذى يُعتقد أنه يؤطر النص: وهو ما يسوغ التساؤل عن كيفية تشكل التحول الأيديولوجى. ومن المسئول عن هذا التحول الكلى. أو الشامل؟ هل هو المؤلف. أم الراوى أم مجموع كل هؤلاء؟

إن دراسة النص السردى بصورة شاملة. وإعطائه البعد العام يأتى بعد أن اتضحت بعض ملامحه. وتفاصيله الداخلية سواء كان ذلك على مستوى بنيته السطحية. أم بنيته العميقة حيث "تقضى الدراسة في مرحلة من مراحلها فك سنن السرد بإعادة بناء مجموعة العمليات المعنية من ثم نشأ بناء نحوى على جانب من التعقد وهو موضوع دراسة السردية المولدة بدورها من البنية العميقة والمكيفة لها" (26). من هنا فإن دراسة التحول الأيديولوجي للنص الروائي

بصورة كلية يأتى بعد أن اتضحت عدة صور فى المستوى السردى وتفاصيل المكان. والتقنيات. وكان ذلك فى التحولات الأيديولوجية الجزئية التى تنبث فى أرجاء النص أو تلك الأيديولوجيات التى كانت عبارة عن مواد لبناء النص ككل. فالنص فى مجمله مكون فى من هذه القوى التى تصطخب داخله. وبالتالى فالتحول الأيديولوجى الكلى لا يمكن أن يتشكل إلا من خلال عدة أمور:

التعدد فه عالم محفه

أولاً: تأمل التحولات الأيديولوجية الجزئية. وخليلها على مستوى ربطها ببعض. وكيفية وضعها. وكيفية ظهورها. وخفوتها. وقوتها. وانحسارها. وتصارعها فيما بينها إذ إن هذا الترابط بينها يساعد على تشكيل صورة شاملة للأيديولوجية الكلية للنص.

ثانيًا: محاولة جَميع الأيديولوجيا الكلية. وخولاتها من خلال تلك العناصر الفنية الجزئية والتى تخدم بصورة رئيسية الهدف العام له كالعتبات مثلاً. أو تلك التقنيات الكلية التى هى أدوات عامة تساعد على ربط النص ببعضه. حيث تكون هذه الأدوات الفنية علامات أيديولوجية كسائر البناء الفنى داخل النص أو حتى التجلى الشكلى للعمل بصورة عامة.

وفى الحقيقة إن الرواية سواء كانت ديالوجية أم منولوجية لها بعدان. الأول بعد الرواية كأيديولوجيا بوصفها كلاً. والآخر: بعد الأيديولوجيات فى الرواية بوصفها مكوناً من مكونات النص(27). وعلى هذا الأساس يمكن أن تعد الرواية فى بعدها الأول هى الحامل الأساسى للأيديولوجيا بوصفها كلاً. من هنا يمكن ملاحظة التحوُّل الكلى للأيديولوجيا داخل النص. أما الأيديولوجيات المنبثة داخل النص سواء كانت على شكل علاقات متداخلة مكونة من واحد أم مجموعة من العوامل أم تمثلها عوامل بصورة منفصلة. فإنها

تشكل صراع الأيديولوجيات داخل النص؛ وعليه فإن أى خَول يطرأ على هذه الأيديولوجية أو تلك يعد خَولاً جزئيًّا.

صحيح أن التحدى كبيرٌ لتقصى التحول الكلى للأيديولوجيا داخل النص خاصة فيما يتعلق بالروايات المنولوجية ذات الأصوات المتعددة التى لا يوجهنا فيها الكاتب نحو أيديولوجية معينة. كما هو الأمر في رواية (ميرامار). لكن في النهاية لا بد من تظافر أيديولوجيات محددة يمكنها أن توجه سير الرواية نحوها مهما حاول المؤلف أن يبدو محايدًا فإن صوته الخافت قد يتجلى من خلال إحدى الأيديولوجيا المسيطرة داخل النص. وبعد- هنا- خولها خولاً كليًا للنص بصورة كاملة.

يتجلى التحول الكلى للأيديولوجيا من خلال الرواية كأيديولوجيا كما يسميها الدكتور لحمداني حيث بيَّن أنه "عندما ينتهى الصراع بين الأيديولوجيات في الرواية تبدأ معالم أيديولوجية الرواية ككل في الظهور. ومكن القول إن الرواية كأيديولوجية لا مكن الحديث عنها إلا بعد استيعاب طبيعة الصراع. وخليلها بين الأيديولوجيات داخلها. ونتيجة هذا الصراع؛ لأن الرواية كأيديولوجية تعنى موقف الكاتب بالتحديد وليس موقف الأبطال كل منهم على حدة"(28). أو ما مكن أن يطلق عليه موقف المؤلف الذى قد لا يكون خلاصة لنتيجة صراع الأيديولوجيات داخل الرواية إنما قد ينحاز بصورة أو بأخرى إلى إحدى تلك الأيديولوجيات داخل النص. وبالتالي فصيرورة الصراعات الجزئية مكنها أن تتخذ المسار المهيمن على خول أيديولوجي شامل. قد ينتقل من صورة إلى أخرى متخفيا حت واحدة من تلك الأيديولوجيات الجزئية داخل النص.

وفى دراسة عبد اللطيف محفوظ يطلق على البعد الكلى مفهوم البعد الخارجى. أو ما يسميه بالعام. حيث تناوله من خلال ثلاثة مستويات: مستوى البناء العام. ومستوى التوظيف الأيديولوجى الداخلى. ومستوى علاقة النص بزمن إنتاجه(29). وهو ما يعنى أن المستوى السابق يشكل جزءًا من هذا المستوى. أى أن الباحث يعتمد على الربط بين كل المستويات الختلفة ليشكل بعدئذ الأيديولوجية الشاملة أو العامة للنص.

تمتلك السيميائية السردية وسيلة على قدر كبير من الأهمية فى تكثيف البنية الدلالية الأيديولوجية إن جاز التعبير - للأعمال سواء كانت فكرية أم أدبية أم غير ذلك. من خلال النموذج العاملى الذى أقامه غرماس لتحليل النص السردى. فقد أراد لنموذجه أن يكون عامًّا. وشاملاً. وقادرًا على احتواء مختلف أشكال النشاط الإنسانى. ابتداء من النصوص الأدبية الى أبسط شكل من أشكال السلوك الإنسانى. وانتهاء بتشكيل الأنساق الفلسفية الكبرى(30). فمع أن هذا النموذج يمكن أن يكون لكشف البنية فمع أن هذا النموذج يمكن أن يكون لكشف البنية فانه يمكن خليل التحول الأيديولوجى بصورة شاملة فإنه يمكن خليل التحول الأيديولوجى بصورة شاملة وعامة حيث يرى جرياس أن الأيديولوجيا الماركسية يمكن توزيعها من وجهة نظر المناضل على الشكل التالي)(31).

المرسل: التاريخ

المرسل إليه: الإنسانية

الفاعل: الإنسان

الموضوع مجتمع بلا طبقات

الساعد: الطبقة العاملة

المعارض: البرجوازية.

وقدم العجيمى بدوره نموذجًا آخر يلخص فيه الخطاب الدينى الإصلاحى العربى فى نهاية القرن التاسع عشر المتمثل فى كتابات عبد الرحمن الكواكبى. ومحمد كردى على. والأفغانى ومحمد عبده وقدمه بالشكال التالى (32):

المرسل: الإله

المرسل إليه: المسلمون

الفاعل: المسلمون

الموضوع التقدم وعزة المسلمون

المساعد: العمل بمقتضى ما بمليه القرآن والرسول والسلف الصالح

المعيق: الجهل والاستعمار

وهكذا يمكن للسيميائية أن تقدم الأدوات الملائمة لكشف التحول الأيديولوجي للنص بصورة شاملة من خلال النموذج العاملي الذي صاغه جريماس وطبقه من بعده الكثير من الباحثين. كما بين ذلك العجيمي في نموذجه السابق. ويمكن لكثير من العناصر والتشكّلات داخل النص الروائي أن تشكل الأيديولوجيا بمفهومها الشامل أو الكلي منها الرؤية والشخصيات والتسميات وغير ذلك من تقنيات بناء العمل الفني. إذ تتضافر كل تلك العناصر وفي إطار النموذج السيميائي لتقديم مسار واضح لتحول أيديولوجي كلي.

يعد البحث عن التحول الكلى داخل رواية (ميرامار) في غاية الصعوبة؛ يسبب طبيعة تشكيلها العقدة العتمدة على منظور متعدد الزوايا، وكذلك التعقيد في بنية الحكاية ذاتها. فبالإضافة إلى الحكاية المركزية هناك حكايات داخلية متعددة. كما أن الحكاية الرئيسة والفرعية تفتقر إلى خط واضح من السببة؛ بسبب البنية التأليفية التي أحكمت نسج خيوط السردية فيها، وهذا الأمر يصعب إدراك التحوُّل الكلى بصورة دقيقة، ولكن مع هذه الصعوبة فانه بنبغى المرور عبر بوابات معينة مكنها أن تسهل عملية الدخول إلى هذا الجانب الغامض في الرواية. ومن هذه المداخل. فحص العتبات. ومن ثم النموذج العاملي المعتمد بصورة رئيسة على حركة التحول الجزئي لكل المثلين داخل النص. لكن مع مراعاة الانسجام العام المفضى إلى الكشف النسبي عن هذا التحول الكلي.

ولئن كانت أغلب الشخصيات تمثل بحد ذاتها خُولات أيديولوجية جزئية، فإن زهرة تمثل بحد ذاتها موقفًا أيديولوجيًّا على درجة عالية من الثبات. فمن اسمها أولاً القادم من عمق التراث الثقافي في مصر والمتناسب مع ملامح شخصيتها الجسدية والنفسية والطبقة الاجتماعية. وموحية بالدور الذي تقوم به(33)، كما إنها في هذا النص "ملتصقة بالعني العام لكلمة زهرة فينصرف الذهن إلى البراءة والطهر والأمل. إلى آخر هذه الصفات التي تقف كمعاكس لرمز سرحان"(34)، فقد اعتمدت صوتًا أيديولوجيًّا واحدًا وخطًّا ثابتًا وبقيت عليه منذ أول ظهور لها في الرواية حتى خاتمتها. لم تتأثَّر بفعل العواطف. ولا بفعل القوة والتخويف. لقد قاومت ذاتها أولاً. وقاومت الحتمع. وقاومت كل مظاهر الترغيب، والترهيب التي تعرضت لها. وبقيت على موقفها الواضح. والصريح. باحثة عن الحربة, والكرامة, والنظافة, والحب الصادق.

وعلى هذا الأساس يمكن أن تعد محكًّا لوضع سلسلة التحوُّل الأيديولوجي الكلى داخل النص ومعرفة نقاط التحول بموجب العلاقة معها.

يحمل العنوان اسم المكان الذي تجرى معظم أحداث الرواية عليه, بوصفه جامعًا لكل المنظومات الأيديولوجية التي تصارعت, أو تحوَّلت وهي في علاقة مباشرة, أو غير مباشرة معه. فإذا كانت كل تلك الشخصيات الحركة للنص تملك رصيدًا وافرًا من الحركة السردية على مستويات مختلفة, وأمكنة متعددة, فإن بنسيون ميرامار هو الجامع الوحيد الذي يمكن أن يشكل محور الحركة السردية الأساسية, وبالتالي سيكون التحول الكلي معقودًا عليه, ومرتبطًا به. ومن هنا يكون العنوان الذي تم اختياره لا بوصفه مكانًا جامعًا للشخصيات, ولكن لأنه الحطة الذي ينبغي من خلالها رصد البؤرة الأساسية لحركة الأيديولوجيا الكلية.

تظهر مختلف الشخصيات الأساسية. ولها حكاياتها الخاصة. ولكن الحكاية الحجورية تظل مرتبطة بميرامار وهكذا يمكن من خلال التحديد المكانى محاولة الوصول إلى الأيديولوجيا الكلية التى تفاعلت فيها مختلف الشخصيات عبر هذا المكان المحدد. وتظل تلك الحكايات الجزئية. والمواقف الأيديولوجية المرتبطة بها بمثابة مرجعيات مساندة للأيديولوجيا الكلية العامة.

إن اسم ميرامار. يأخذ بعدًا رمزيًّا. "فهذا الاسم "الفندق" في الأدب رمز خصب للحياة الدنيا (المكان المؤقت). لأنه دار ممر يلتقى الناس فيها زمنًا على غير موعد- ثم يمضى كل منهم في سبيله. وقد كثر لهذا استخدامه في الرواية والمسرح كإطار للأحداث" (35). وهكذا يكون لهذا المكان هذا البعد الرمزى الأدبى

بوصفه عنوانًا جامعًا لأحداث أو بالأصح لحدث رئيس منظور له من زوايا مختلفة قد يكون لها طابع هذا المكان المؤقت. كما يعطى دلالة ارتباط الإسكندرية بمختلف الثقافات التى كانت حاضنة لها على مدار الحقب المتلاحقة. وهو بالإضافة لهذه الدلالة المباشرة. يقدم فى إطار السرد معانى أخرى يمكنها أن تبرز بصورة ورئيسة التحولات الطارئة عليه. وبما خمله من مضامين أيديولوجية معينة يمكنها أن تسند التحول الكلى كما سيتضح لاحقًا. ويمكن هنا تقديم لقطة تعد مدخلاً لفهم هذا المكان وكيف يمكنه أن يعكس تلك المضامين الأيديولوجية. أو كيفية ربط الأيديولوجيات الجزئية لتكوين الأيديولوجيا الكلية: "جلسنا على كنبة الأبنوس خت العذراء وشبحانا يتخايلان فى زجاج صوان المكتب القائم للزينة.

نظرتُ فيما حولي وقلت:

مدخل البنسيون هو هو لم يتغير.

فقالتُ محتجة. ملوحة بيدها بفخار:

بل جدد وطلى مرات. وعندك أشياء جديدة كالنجفة والبارفان والراديو.."(36). إن عامر وجدى لم يلاحظ أى أثر لحركة التاريخ على شكل المكان برغم الأعوام العشرين التى قضاها بعيدًا عن البنسيون. وهي أعوام حبلي بالمتغيرات الفكرية والأيديولوجية. ولها انعكاساتها الحقيقية على الجتمع. ويبدو أن عامر وجدى بالفعل لم ير اختلافًا جوهريًّا. وكل ما عددته المدام لا يعدو عن كونه اختلافًا شكليًّا لا ينفذ إلى عمق المكان. وبالتالى عمق الجتمع. فثورتان - على ما في الثورة من حدث عظيم - في كل ذلك التاريخ لم تستطيعا أن تغيرا في المكان. وبالتالى في الجتمع المقيم فيه. وهذا المدخل الذي لم يلحظ فيه عامر أي اختلاف ليس مجرد مدخل للمكان. بل إنه مدخلً

للتحوُّل الأيديولوجي الكلي أيضًا.

. إن مدار التحوُّل الأيديولوجي الكلى في الرواية منعقد على هذا الحور. وهو محور الرغبة أي رغبة الفاعل الذي هو هنا المجتمع بكل تشكُّله وتنوُّعه في الوصول إلى العدالة الاجتماعية المتضمنة الحرية. والكرامة. والأمن النفسي. والصحى والغذائي. إن قراءة التحول الجزئية لكل أولئك الممثلين على المحاور الختلفة يتبين أنهم جميعًا قد قاموا ببناء برامح سردية مختلفة بجسد في مضمونها الوصول إلى هذه الغاية المشتركة. لكن مع وجود فروق بينهم جميعًا من حيث الأدوات المصاحبة. واختلاط الأمر في بعضها مع المصالح الذاتية. والرغبات الخاصة التي تبعد الموضوع عن مساره العام. وخوله إلى موضوع فردي يهم المثل بحد ذاته أو بصورة أدق الشخصية ذاتها.

يبدأ النص في هذا السياق بعامر وجدى وطلبة بك. وبينهما العجوز صاحبة البنسيون مارينا. وعند تأمل الأحداث. والخطابات المصاحبة لتلك البداية تتجلى الثورة بوصفها أكبر حدث يمكنه أن يعكس خولاً أيديولوجيًّا للمجتمع. ومن الطبيعى أن تكون مارينا - بوصفها امتدادًا للاستعمار- بمتلكة موقفًا مارينا - بوصفها امتدادًا للاستعمار- بمتلكة موقفًا وأفطها. وأزواجها. ومن كل امتيازاتها التي كانت وأهلها. وأزواجها. ومن كل امتيازاتها التي كانت تمتلكها في السابق. وجعلتها تنظر إلى الماضي بعيون المتطلع إلى الجد المفقود. ولم يتبق لها إلا هذا المكان بوصفه شاهدًا على الماضي المتخم بالثراء والرفاهية. لا للمجتمع ككل بل لفئة محددة. وصغيرة كانت بمثلها. وقد جاءت الثورة لتبقي على هذا الأثر. وعلى البنسيون: ليسجل خولات الزمن اللاحق لها.

أما عامر بعيون الصحفى فهو الآخر مساهم في

رسم ملامح هذا التحوُّل مشاركًا مارينا تاريخها الغابر ولكن بعيون المراجع لذلك الماضى. وطلبة بك هو الأخر ينظر للثورة بالمقدار نفسه من الكراهية التى تمتلكها مارينا. فقد جردته من امتيازاته. وأمواله. ووظيفته. ووضع حَت الإقامة الجبرية.

من هنا كانت هذه الشخصيات الثلاث تنظر إلى موضوع واحد هو الثورة. فما علاقة هذه الشخصيات الثلاث بالعدالة الاجتماعية؟ للإجابة عن هذا التساؤل. مكن القول إن الثورة ما أنها فعل خَوُّلي كبير تهدف بصورة مباشرة إلى صنع العدالة الاجتماعية، وهو ما يتبين من خطاب الشخصيات الفاعلة، والمتمثل أيضًا في تأميم رءوس الأموال الكبيرة بغية الوصول إلى العدالة الاجتماعية المنشودة التي تصنع العدالة. والمساواة، والأمل بحياة أفضل. لكن هؤلاء يظهرون على أنهم ضحايا الثورة ويبدو الأمر مسوعًا - نوعًا ما- بيد أن اللاحق من الرواية. ومع دخول الشخصيات الثلاث: حسني علام ومنصور باهي وسرحان البحيري. وهي الشخصيات التي كان ينبغي لها أن تتمثل بصورة مباشرة أهداف الثورة ومبادئها. خولت إلى مستغل لها. ومارسة أبشع أنواع الاستغلال بوساطتها لا سيما في صورة سرحان البحيري.

وفى هذا كله تبدو شخصية زهرة تلك الفتاة الريفية الجميلة. محورية. فقد انتظمت كما اتضح فى الفصل الأول بوصفها الموضوع الذى يلتف حوله الفاعلون بغية الحصول عليه وتملكه. بصور شتى. لكنها فى الجانب الأيديولوجى تمثل المجتمع الحقيقى فى ثباته على تطلعاته. فهى عنصر الثبات ومرجعية ذلك سلوكها ذو الطابع الأيديولوجى. فهى أكبر وأجمل وأكثر حظا من زميلاتها فى عالم الواقع. فقد أضفيت على هذا النموذج قدرًا من الرمزية إذ تمثل مصر "التى يرجى لها أن تقاوم وتنتصر على

جميع قوى التخلف والقهر والانتهازية مثلة في معظم الشخصيات الرجالية من سكان البنسيون. واستطاعت أن تقاوم هجمات ومحاولات كل من طلبة مرزوق وحسني علام ومحمود أبو العباس. وحتى عندما مال قلبها نحو سرحان البحيرى لم تسلم قيادها إليه عندما اكتشفت أن كل ما يريده منها هو اللذة الوقتية والمتعة الحسية بعد ذلك يتركها لتحقيق أطماعه وتطلعاته الأخرى"(37). ومن هنا مكن أن تشكِّل مرجعية لختلف الأطراف المتصارعة. فهى المثل الحقيقي للمجتمع في رغبته للوصول إلى العدالة الاجتماعية الحقيقية. ففي الحوار المرصود في ليلة أم كلثوم من مختلف الأطراف ترد زهرة على أنها الممثل الحقيقي للثورة. فمنصور باهي قائلاً عن حسنى علام حين سأل زهرة عن حبها للثورة: "وقد بدا أنه يحييها بسؤاله ويدعوها إلى المشاركة في الحديث ولكني لحت في أعماقه ضيفًا يداريه فقلت:

#### إنها خبها بالفطرة!

ولكنه لم يسمعنى أو أنه - الوغد- بجاهلنى." (38) وبصورة أكثر جلاء يوضح سرحان البحيرى الموقف ذاته: "ولححت زهرة فقلت لنفسى إنها بمثلة الثورة الأولى" (39). فهذا الحكم من هذين الطرفين له دلالته بتحميلها معانى الثورة الحقيقية التى لم تنجز بعد. ولكن عند مراجعة سلوكها السردى. يتبين قوة إرادتها. وصلابتها. إذ تجسد - بصورة ما- روح الثورة الاجتماعية. التى تبدأها من الصراع مع العادات والتقاليد فى الريف. أى أن تحولاتها فى هذا الجانب تبدأ من الذات بعد أن ترفض الخضوع لتلك العادات البالية. التى تجعلها مجرد سلعة فى يد الأخرين. وحين تنتقل الى المدينة تكون فى هذه المرحلة قد حققت خطوتها الأولى فى اكتساب الحرية لكنها لم تخضع لعبودية مغلفة قت ستار الحب. فلم تستسلم لانتهازية

سرحان البحيري. الذي كان الأقرب لها مكانيًّا بحكم انتسابه إلى قريتها. لكنه الأبعد مسافات عن قيمها ومبادئها: ويختم النص على هذا الأساس بمجتمع بحقق جزءًا من ثورته، لقد حققت جزءًا من ثورتها. لكنها لم تستطع حتى اللحظة أن تنجز مشروعها كله. ولكنها أسست بصورة قوية لتحول إيجابي في المستقبل بدأته بمشروع التعليم، والثقافة، والفكر، وكان أساسها الحرية.. إن كل فعل خولي سابق لظهور زهرة سرديًّا غير فاعل على مستوى التحوُّل الكلى للنص؛ لذا فبروز عامر وجدى. وطلبة بك. ومارينا عثل خلفية تاريخية تمهد تدريجيًّا للتحوُّل الأيديولوجي الكلى. كما يريده المؤلف الضمني. فارتباط التحول الكلى للنص بزهرة يقدم دلائل محددة على المساعد في تلك اللحظة المتقدمة للحصول على التحول الايجابي. ففي تلك المرحلة الأولية يسيطر المعيق على عموم النص. فتتجلى في الخلفية الثقافية للمشهد ثورة غير منجزة لا نرى إلا ضحاياها، وبالمقابل الستفيدون منها هم من قامت الثورة عليهم. أما على مستوى لحظة الفاعل الأولية. ففي الريف يحاول حدها أن يزوجها إلى رجل في عمره: وهو ما يجعل منها مجرد سلعة رخيصة تباع وتشتري. وهو ما يعنى أنها ضحية لسيطرة قيم الجهل. والتخلف. والجشع الذي مسخ القيم الراسخة في وعيها.

وحين تقرّر أن خول هذا الواقع الذى تعيشه لم يكن أمامها إلا أن تتعلم. وهو قرار فاجأ الجميع. فرحب به الخلصون لها وامتعض من ذلك من يريدون منها أن تكون تابعة لهم لا أكثر.

إن كل من شجعها على مواصلة تعليمها يدرك أهمية هذه الخطوة على مستقبلها وعلى التحوُّل الذي يمكن أن خدته. وبالمثل من عارض في نفسه هذا القرار يعلم أنه يخسر ما بقى له من حلم في احتوائها أو السيطرة عليها كما يريد.

لقد ساعد العلم. والثقافة الجتمع على حصول الثورة. وانتصارها على الإقطاع ورءوس الأموال. ولكن حجم الإعاقة أقوى من مقدار المساعدة فلم تنجز الثورة أهدافها كما بنبغي فتبدَّت من خلال النص ثورة ناقصة مشوهة. إذ اهتمت بالجانب الشكلي دون الغوص في الشكلة الحقيقية (40). فمع ظهور زهرة بوصفها ضحية للجهل والعادات والتقاليد البالية التي تستنزف القيم الجميلة: ما يعني خلو الثورة الحقيقية من مضامينها. ثم مع حركة النص يتبين أنها خَفَق خُولها على المستوى الاجتماعي عبر هذا الجتمع الموبوء بالمشاكل والتعقيدات وتنتصر لقيمها ومبادئها. على الرغم من قوة العدائية من قبل انتهازية سرحان البحيري وطلبة بك وحسني علام. فإنها استطاعت أن تنتصر لإرادتها. وعلى الرغم من خذلان مارينا لها التي سهلت لها الهروب من أهلها ثم بعد ذلك تطلب منها الرحيل من البنسيون. فلم تستسلم لتلك الضغوط، ولم تخضع لأحد ولم ترض بالعودة لعيشة الهوان كما تقول.

لا يمكن لطرف فاعل داخل النص أن يكون في موضع المرسل سوى مؤلفه الضمني. خاصة في نص مثل (ميرامار)؛ إذ من الصعوبة مع هذا التعدُّد في الأصوات الروائية أن يتم تحديد جهة معينة يمكنها القيام بهذا الدور الحيوى داخل النموذج العاملي. لا سيما في محاولة إقامة نموذج عاملي كاشف لرؤية النص العامة. أو بالأصح مستوى النص الأيديولوجي الكلي. تقوم الرواية على تكنيك يعتمد على الكلي. تقوم الرواية على تكنيك يعتمد على الشخصيات الأساسية في الرواية.. وهؤلاء الرواة الأربعة الذين يقصون القصة مرات أبع من وجهات نظر مختلفة إلى حد التناقض والصراع. ومع ذلك نظر مختلفة إلى حد التناقض والصراع. ومع ذلك البطل الحقيقي لم يكن يروى(41). بل إنه يقف خلف

كل أولئك الرواة. ولا يمكن لهذه الطاقة الروائية إلا أن تكون في يد المؤلف الضمني المسئول عن عودة كل خيوط الحركة الروائية إلى يديه.

إن تعدد الرواة، وتنوع زوايا عرضهم للنص، بالإضافة إلى ما يقدمه النص من ديمقراطية حكى كبيرة، يصعب مهمة الكشف عن المرسل المتحمل لفكرة أيديولوجية شاملة منطلقًا من ذلك الشتات لختلف الأيديولوجيات الجزئية المتفرقة والمتصارعة في آنِ. فانعدام المظهر المحدد للمرسل ناخ عن هذه الديمقراطية الروائية ف"الشخصيات تقدم كل منها روايتها الخاصة للأحداث نفسها دون أن يوجد في النص الروائي مرجع خارج الشخصيات. يمكن أن يحتكم إليه للمقارنة بينه وبينها للتواصل إلى الحقيقة"(42)، فالغياب ليس لمرجعية الأحداث الروائية فحسب. بل تمتد أيضًا لتصنع غيابًا في المرجعية الأبديولوجية الشاملة للرواية بصورة كلية. وهذا يحتم على القارئ أن يبحث عنها في شكل آخر غير تقليدي تبعًا لاختلاف البناء الروائي ذاته.

صحيح أن عامر وجدى هو الصوت الطاغى بوصفه حاصرًا لحركة الرواية مقدمًا الفصل الأول والأخير منها. إلا أنه مجرد صوت ككل الأصوات، في حين يظل المؤلف الضمنى هو المسئول عن صناعة هؤلاء الرواة. وبالمقابل يكون القارئ الضمنى المشارك للمؤلف لم هذا الشتات. وصنع محور واحد يمكن أن تنتقل عبره حركة النص. ومن ثم خوله الأيديولوجي الشامل.

فيما سبق وفى إطار خليل النموذج العاملى فى محورى الرغبة والصراع. تبدت ملامح هذا النموذج الشامل. والمسئول عن صنعه وخريكه هو المؤلف الضمنى. وبالتالى فإن القارئ الضمنى هو الآخر مطالب بتجميع هذا الشتات الناتج عن هذه

#### التعدد فئ عالم محفوظ

- (25) نفسه، ص: نفسها.
- (26) محمد الناصر العجيمي: في الخطاب السردي. نظرية غرماس. الدار العربية للكتاب. تونس. 1991م. ص: 36.
- (27) ينظر: د. حميد لحمدانى: النقد الروائي والإيديولوجيا من سوسيولوجيا الرواية إلى سوسيولوجيا النص الروائي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء – المغرب، ط/1، 1990، ص: 8.
  - (28) نفسه، ص: 35.
- (29) ينظر: عبد اللطيف محفوظ: البناء والدلالة في الرواية، مقاربة من منظور سيميائية السرد، منشورات الاختلاف، و الدار العربية للعلوم ناشرون. بيروت – لبنان- بيروت، ط/1، 1431هـ - 2010م: ص 274.
  - (30) ينظر: سعيد بنكراد: السيميائيات السردية. دار الحوار للنشر والتوزيع، اللاذقية سوريا، ط/1 ، 2012م. ص: 93، 94.
- (31) ينظر: سعيد بنكراد: مدخل إلى السيميائيات السردية، منشورات الاختلاف، الجزائر العاصمة، ط/2، 2003م، الهامش. من 47
  - (32) ينظر: محمد الناصر العجيمي: في الخطاب السردي نظرية جرماس، ص: 39.
- (33) ينظر: سناء طاهر الجمالي. صورة المرأة في روايات فجيب محفوظ. رسالة ماجستير. إشراف: أ.د. شفيع السيد. قسم البلاغة والنقد والأدب المقارن. كلبة دار العلوم. جامعة القاهرة. 1997م. ص: 279.
- (34) عادل عوض: تعدد الأصوات في الروايات الحفوظية. سلسلة بخيب محفوظ07. الهيئة العامة المصرية للكتاب. القاهرة. 2009. ص: 120.
  - (35) نفسه، ص: 111.
  - (36) غيب محفوظ: (ميرامار). ص: 9.
  - (37) عادل عوض: تعدد الأصوات في غيب محفوظ، ص: 115.
    - (38) غيب محفوظ: (ميرامار). ص: 151.
      - (39) نفسه. ص: 224. 225.
      - (40) ينظر: نفسه، ص: 54.
- (41) ينظر: د. نبيل راغب: قضية الشكل الفنى عند فجيب محفوظ. الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة. ط/3. 1988. ص:333. 334.
  - (42) عادل عوض: تعدد الأصوات في الروايات المحفوظية، ص: 62.

### التعدد فه عالم محفوظ

الديم قراطية السردية. وجّميع تلك الأصوات الختلفة داخل صوت واحد انتظم كما هو موضح في تفاصيل الحيمة المادية الم

#### الهوامش:

(1) بخيب محفوظ: ميرامار، دار مصر للطباعة، مطبوعات مكتبة مصرَّر. القاهرة.

(2) تبدو رواية ميرامار من أخصب روايات فجيب محفوظ للبحث عن التحول الأيديولوجي بوصفها نموذجًا معبرًا عنه أولا وعن الرواية العربية التي تجعل من الواقع مادة لصياغة أحداثها "وفي ميرامار كما هو الحال في الثلاثية. يقدم لنا نجيب محفوظ التيارات الختلفة في المجتمع المصرى. التيار الرجعي ويمثله هنا شخصيتان: مدعى السياسة العجوز طلبة مرزوق. ممثل الطبقة الإقطاعية التي تم تصفيتها من خلال الإصلاح الزراعي. والشاب الانتهازي العربيد حسني علام. والتيار التقدمي ممثلاً في منصور باهي. وهو مثقف يساري نجا من المعتقل ليس لشيء سوى لأن أخاه شخصية كبيرة في الشرطة. وهو شخصية سلبية ... ولا نعدم صورة الشخص الوصولي سرحان البحيري... وهو عضو الاتحاد الاشتراكي ومؤيد متحمس لثورة مواعدة الشخصية لا تفكر سوى في تحقيق الثراء، وهي عمومًا بعيدة كل البعد عن رؤية سياسية للواقع" ]إيزابيلا كاميرا دافليتو: ميرامار. ت: فوزي عيسي، فصول، ع69. صيف، خريف 2006م، ص: 267. وعلى ضوء هذا الصراع الحتدم بين الأيديولوجيات الختلفة وبدرجاتها المتفاوتة يمكن دراسة هذا النص لنجيب محفوظ وتأمل تحولاته.

(3) - عادل عوض: تعدد الأصوات في الروايات الحفوظية. سلسلة نجيب محفوظ07. الهيئة العامة المصرية للكتاب. القاهرة. 2009م، ص: 129.

(4) ينظر: إيزابيلا كاميرا دافليتو. ميرامار، فصول، ص: 267.

(5) غيب محفوظ: ميرامار، دار مصر للطباعة، مطبوعات مكتبة مصر، القاهرة. ، ص: 30.

(6) نفسه، ص: 54.

(7) ينظر: نفسه، ص: 54، 55.

(8) ينظر: نفسه. ص: 27، 61، 83، 268، 269، 279.

(9) نفسه، ص: 33.

(10) نفسه، ص: 150.

(11) نفسه، ص: 28.

(12) نفسه، ص: 30، 31.

(13) نفسه، ص: 53.

(14) نفسه، ص: 149.

(15) إيزابيلا كاميرا دافليتو: ميرامار. ت: فوزي عيسى، فصول. ع69. صيف. خريف 2006. ص: 267

(16) نجيب محفوظ: ميرامار، ص: 17.

(17) ينظر: نفسه، ص: 18.

(18) ينظر: نفسه، ص: 38. 269. 270

(19) نفسه، ص: 147.

(20) نفسه، ص: 175.

(21) نفسه، ص: 87.

(22) نفسه، ص: 95.

(23) نفسه، ص: 211.

(24) بنظر: نفسه، ص: 221.